A R T Y K U L Y

DROHICZYNSKI PRZEGLAD NAUKOWY
Numer 12 — 2025
DOI: 10.5281/zenodo.18010961

NORBERT MOJZYN!

JABELKO NA OBRAZIE SWIETEJ ANNY SAMOTRZECIEJ
W KOSCIELE FARNYM W BIALEJ PODLASKIEJ
— IMPLIKACJE IKONOGRAFICZNE, TEOLOGICZNE
I RELIGIJNE

THE APPLE IN THE PAINTING OF ST. ANNE WITH THE VIRGIN
AND CHILD IN THE PARISH CHURCH IN BIALA PODLASKA
—ICONOGRAPHIC, THEOLOGICAL AND RELIGIOUS IMPLICATIONS

Streszczenie. Koécidt farny pod wezwaniem §w. Anny w Biatej Podlaskiej jest
zywym $wiadectwem wiary 1 sztuki zlozonych w hotdzie §wietej Patronce. Artykut
przedstawia analize treéci ikonograficznych dwéch obrazéw olejnych obecnych
w retabulum oltarza gléwnego. Sa nimi: Ofiarowanie Maryi w $wiatyni (gléwny
panel nastawy oltarzowej) oraz $w. Anna Samotrzecia (naczélek nastawy). Autor
stawia teze, ze sgq one ze soba Sci$le powigzane w mariologicznym kluczu Niepoka-
lanego Poczecia NMP. Przeslanka tego jest motyw jabtka w przedstawieniu
$w. Anny Samotrzeciej. Zgodnie z nauka katolicka, dla przewidzianych zastug
swojego Syna Maryja zostala uwolniona od skutkéw grzechu pierworodnego, co
stanowi wazny element doktryny o Niepokalanym Poczeciu. Maryja, jako nowa
Ewa, przez swoje pelne postuszenstwo i oddanie woli Bozej naprawila grzech
pierwszej niewiasty (stad obecnoéé jabtka). W oparciu o analize zrédet tekstowych
(na temat sporéw immakulistycznych) oraz poszczegélnych elementéw ikonografii
oltarza w Bialej, autor dochodzi do wniosku, ze zawarty w retabulum program
ikonograficzny jest spéjny i dotyczy réwnolegle dwéch znaczen: 1) hotdu sktadane-
go $w. Annie oraz 2) kultu Niepokalanego Poczecia Maryi. Kult ten byl na terenie
Polski popularyzowany przez franciszkanéw, ktérzy mieli preznie dziatajacy klasz-
tor w Biate;j.

I Ks. Prof. UKSW dr hab. Norbert Mojzyn, Uniwersytet Kardynata Stefana
Wyszynskiego, Wydziat Teologiczny, ORCID: 0000-0002-4013-7664.
Artykuly sa objete licencja Creative Commons Uznanie autorstwa —Uzycie niekomercyjne —
Bezutworow zaleznych 4.0 Migdzynarodowe (CC BY-NC-ND 4.0)



68 NORBERT MOJZYN

Stowa kluczowe: Biata Podlaska, koSciél parafialny, éw. Anna, grzech pierworodny,
Niepokalane Poczecie Najswietszej Maryi Panny, ikonografia, teologia, jabtko

Abstract. The parish church of St. Anne in Biata Podlaska is a living testament
to the faith and art paid tribute to its patron saint. This article presents an analy-
sis of the iconographic content of two oil paintings located in the main altar reta-
ble: The Presentation of Mary in the Temple (the main panel of the altarpiece) and
St. Anne and the Virgin Mary (the pediment of the altarpiece). The author argues
that these paintings are closely interconnected within the Mariological framework
of the Immaculate Conception of the Blessed Virgin Mary. The premise for this is
the apple motif in the depiction of St. Anne. According to Catholic teaching,
through the foreseen merits of her Son, Mary was freed from the consequences
of original sin, which is an important element of the doctrine of the Immaculate
Conception. Mary, as the new Eve, through her full obedience and devotion
to God's will, atones for the sin of the first woman (hence the apple's presence).
Based on an analysis of textual sources (concerning the immaculate conception
disputes) and individual elements of the iconography of the altar in Biala, the
author concludes that the iconographic program contained in the retable is coher-
ent and encompasses two parallel meanings: 1) homage to St. Anne and 2) the cult
of the Immaculate Conception of Mary. This cult was popularized in Poland by the
Franciscans, who had a thriving monastery in Biala.

Keywords: Biata Podlaska, parish church, St. Anne, original sin, Immaculate Con-
ception of the Blessed Virgin Mary, iconography, theology, apple

Wstep

Kosciot farny pod wezwaniem $§w. Anny w Biatej Podlaskiej jest zywym
$wiadectwem wiary i sztuki ztozonych w hotdzie $wigtej Patronce. Artykut
przedstawia analize tresci ikonograficznych dwoch obrazéow olejnych umiej-
scowionych w retabulum oftarza gltownego pod katem ich religijnych
i teologicznych implikacji dla miejscowej wspolnoty wiernych. Obrazami
tymi sg: Ofiarowanie Maryi w swigtyni (w glownym panelu nastawy ottarzo-
wej) oraz Swieta Anna Samotrzecia (w naczotku nastawy). Autor w oparciu
0 stanowisko Martina Lechnera zawarte w renomowanym Leksykonie ikono-
grafii chrzeScijanskiej mowiace, ze przedstawienie Swietej Anny Samotrzeciej
nalezato do najbardziej popularnych konwencji ukazywania nauki Kosciola
o Niepokalanym Poczeciu Maryi Panny w sztuce?, stawia teze, ze kluczem
do pelnej interpretacji znaczenia bialskiej nastawy ottarzowej jest odczytanie
go w kluczu Niepokalanego Poczgcia. Gtowna przestanka takiej interpretacji
jest motyw jabtka w obrazie Swietej Anny Samotrzeciej, ktory ewokuje udziat
Maryi w dziele odkupienia i jej role jako Nowa Ewa. Maryja przez swoje

2 M. Lechner, Anna Mutter Mariens, w: Lexikon der christlichen Ikonographie,
1. 5 Rom-Freiburg-Basel-Wien 1975, s. 169.



JABLKO NA OBRAZIE SWIETE] ANNY SAMOTRZECIEJ. .. 69

postuszenstwo i oddanie woli Bozej naprawita grzech pierwszej niewiasty
(stad jabtko w tym wypadku stanowi symbol naprawienia grzechu). W opar-
ciu o analize poszczegolnych elementow ikonografii ottarza w Bialej oraz
zrddet tekstowych na temat teologicznych dyskusji immakulistycznych, autor
dochodzi do wniosku, ze zawarty w retabulum program ikonograficzny doty-
czy rownolegle dwoch programoéw ideowych: 1) hotdu sktadanego $w. Annie
oraz 2) realizacji kultu Niepokalanego Poczgcia Maryi. Dodatkowym po-
twierdzeniem tezy jest fakt, iz kult 6w byt na terenie Polski popularyzowany
przez franciszkandw, ktorzy w Bialej mieli preznie dziatajacy klasztor.

Swieta Anna w bialskiej farze

Liczni monografisci podkreslajg znaczenie kultu §w. Anny w dziejach
bialskiej fary®. Po latach uzytkowania $wiatyni przez protestantow zostata
w roku 1596 zwrocona katolikom; wowczas nadano jej tytul $w. Anny*.
W latach 1596-1603° przystgpiono do prac powickszajgcych §wigtynie; zrodia
odnotowujg udzial w pracach muratorow: Andrysa (Andrzeja) z Lublina
i radziwilowskiego Lenarta®. Akta wizytacyjne z lat 1662-64 odnotowywaly
obecnos$¢ w $wiatyni 5 ottarzy: gtéwnego — §w. Anny (roboty snycerskiej)
oraz czterech ottarzy bocznych (murowanych). W latach 1683-90 jeszcze raz
odnowiono wnetrze wskutek powaznych zniszczen w wyniku potopu szwedz-
kiego i moskiewskiego w potowie XVII wieku’. Kolejna katastrofa spotkata
bialska far¢ w 1738 roku w zwigzku z pozarem. W rezultacie, w trzeciej
¢wierci wieku XVIII zostala zbudowana istniejgca do dzisiaj stiukowa nasta-
wa oltarza gtdéwnego z obrazami: Ofiarowania Maryi w swigtyni oraz Swietej
Anny Samotrzeciej (il. 1). Nastawa oftarzowa stanowi jednokondygnacyjna,
marmoryzowang konstrukcj¢ murowang z parami kolumn kompozytowych
dzwigajacych belkowanie; jej zwienczenie zostato ujete w odwrocone woluty,
zamkniete zdwojonym gzymsem z nadwieszonym tukiem odcinkowym, na
ktorym widnieje gloria z Okiem Opatrznos$ci; po bokach ustawione zostaty

3 Por. J. Maraskiewicz, Biata Podlaska’ dzieje miasta 1 kosciola farnego pw. sw.
Anny od XV wieku do 1945 roku, Biata Podlaska 2007, s. 53-62.

4 A. Rachuba, Biala pod rzadami Radziwilow w latach 1568-1813, [w:]
Z nieznanej przesziosci Bialej i Podlasia, oprac. T. Wasilewski i T. Krawczak, Biata
Podlaska 1990, s. 39.

5 A. Jodtowski, Najwazniejsze obiekty zabytkowe Bialej Podlaskiej, Biala
Podlaska 1998, s. 7.

6 K. Kolendo-Korczakowa, A. Olenska, M. Zglinski (red. i oprac.), Katalog
Zabytkow Sztuki. Wojewodztwo lubelskie. Powiat Biala Podlaska, Warszawa 2006,
s. XXVI.

7 K. Kolendo-Korczakowa, A. Olenska, M. Zglinski (red. i oprac.), Katalog
Zabytkow Sztuki..., dz. cyt., s. 6.



70 NORBERT MOJZYN

rzezby §w. Piotra i Pawla. W wykonaniu nastawy ottarzowej brali udziatl sztu-
katorzy: Blasius Hoselbindel oraz Franciszek Kwiek i Donat®.

Il. 1. Nastawa oltarza gléwnego w KkoSciele parafialnym §w. Anny w Bialej Podla-
skiej, XVIII wiek, cyt. za: https://pl.wikipedia.org/wiki/Ko%C5%9Bci%C3%B3%
C5%82_%C5%9Bw._Anny w_Bia%C5%82¢ej Podlaskiej#/media/Plik:Biala_Podlas
ka_kosciol_Sw_Anny_widok_z_choru.jpg

W obrazie Ofiarowania Maryi w $wigtyni artysta przedstawil mtodziutkg
Maryje (ukazana z profilu), kleczaca w modlitewnej postawie na stopniach
oltarza $§wiatyni jerozolimskiej. Pochylony kaptan z rozwartymi rekami
przyjmuje jg na sluzbe. Z prawe;j strony obrazu jawi si¢ posta¢ Anny, uwaznie
wpatrujgcej si¢ wydarzeniu, przytrzymujacej dtonmi luzne fatdy swego plasz-

8 Tamze, s. LX.



JABLKO NA OBRAZIE SWIETE] ANNY SAMOTRZECIEJ. .. 71

cza. Obok niej stoi — czg$ciowo zastonigty ramg obrazu — Joachim, matzonek
Anny.

Maryja i Anna ukazujg si¢ powtornie w obrazie umiejscowionym naczotku
nastawy. Maryja z Dziecigtkiem Jezus na kolanach siedzi naprzeciw Anny,
ktora wrecza Jezusowi jabtko; Anna przy tym wzrok ma skierowany na Mary-
j¢ a nie na Dzieciatko (il. 2).

-

1. 2. Swieta Anna Samotrzecia. Obraz z naczétka nastawy oltarza gléwnego, XVIII
wiek, kosciét §w. Anny w Bialej Podlaskiej. Cyt. za: https://www.wikiwand.com/
pl/articles/Parafia_%C5%9Bw._Anny w_Bia%C5%82ej_Podlaskiej#/media/Plik:POL
_BialaPodlaska_kosciol_SwAnny obraz_sw_Anna_z_Maryja_i_Jezusem.JPG

Geneza kultu i ikonografii §$w. Anny

Posta¢ $w. Anny po raz pierwszy pojawia si¢ w apokryficznej, grec-
kiej Protewangelii Jakuba z potowy Il wieku®, a takze w pozniejszej jej adap-
tacji facinskiej — Ewangelii Pseudo-Mateusza. Dzieta te podkreslajg swieto$é

9 Tytul tego chrzeScijanskiego midraszu maryjnego pochodzi od Wilhelma
Postela, ktéry w 1552 roku wydal w przekladzie lacinskim jego grecki rekopis.
Oryginal zostal zatytulowany MNarodzenie Maryi. Apokalipsa Jakuba. Zob.
P. Rabcezynski, SwiQta Anna w apokryfach Nowego testamentu, ,,Vox Patrum” 2021
(79), s. 365.



72 NORBERT MOJZYN

1 pobozno$¢ Anny oraz czystos$¢, bezgrzeszno$¢ i bezgraniczne oddanie Maryi
woli Bozej®®. W $redniowiecznej Europie Zachodniej najwigkszy wptyw na
popularyzacje kultu $w. Anny miata Ziota Legenda napisana w latach
1261-1266 przez wiloskiego dominikanina, arcybiskupa Genui, Jakuba z Vo-
ragine (T 1298)!. Dzielo to zawiera m.in. opis cudownego poczecia Maryi
podczas spotkania Anny i Joachima przy Ztotej Bramie w Jerozolimie®?, jedno
z wielu wydarzen hagiograficznych chetnie przedstawianych przez malarzy™®,

Jednym z wazniejszych osrodkéw kultu §w. Anny na Zachodzie byta kate-
dra w Chartres; na jej gotyckich witrazach znalazto si¢ wyobrazenie §wigtej
razem z Maryja i Dziecigtkiem!®, ktore prawdopodobnie dato poczatek kon-
wencji Swietej Anny Samotrzeciej (niem. Anna Selbdritt, niderl. Anna te Drieén,
fr. Anne trinitaire, wt. Anna Metterza, hiszp. Ana y la Virgen). Dominujacg
postaciag w tej grupie byta Anna, na tle ktorej byta przedstawiana mtodziutka
Maryja i Dzieciatko Jezus. W XVI wieku pojawia si¢ drugi typ obrazow Swietej
Anny Samotrzeciej: Anna i Maryja sg przedstawione izokefalicznie — Dzieciatko
spoczywa na kolanach Maryi, ktora nie jest juz matg dziewczynka, ale dorosta
kobietg!®. Anna bywa przedstawiana z atrybutem, np. otwartg ksiege w dtoniach
(jako nauczycielka Maryi) kiscig winogron (zapowiedz me¢ki Chrystusa), jabl-
kiem (przywotanie grzechu pierworodnego i odkupienia ludzkosci) etc.®

W bialskim wizerunku widzimy jak Anna wpatrzona w swoja corke podaje
jabtko Dzieciatku. Anna wystepuje tu nie tylko w roli genealogicznego spoi-
wa z rodem Dawida, z ktdrego wytania si¢ Bozy Pomazaniec, Nowy Dawid,
ale takze proklamatorka Nowego Adama, ktéry naprawi grzech pierwszego

10 Po raz pierwszy ten tytul pojawia sie na nagrobku Abercjusza, bpa Hieropolis
we Frygii (+200). A. Bober, Antologia patrystyczna, Krakéw 1965, s. 489-490.

11 The Apocryphal Gospels. Texts and Translations, B. Ehrman, Z. Plese (eds.),
New York 2011, s. 42-48.

12 P, Rabezynski, SWJ'eta Anna..., dz. cyt., s. 368.

13 Do mnajczestszych tematéw mnalezaly: 1. Zwiastowanie narodzin Maryi,
2. Spotkanie Anny i Joachima przy Ztotej Bramie, 3. Narodziny Maryi, 4. Ofiarowanie
Maryi w $wiatyni, 5. Swieta Anna jako nauczycielka (Wychowanie Najéwietszej Maryi
Panny), 6. Anna, korzen drzewa zbawienia (Swu—gta Anna Samotrzema) 7. Swieta
Anna, Babcia Jezusa, 8. Swieta Anna, Matrona SWthych Krewnych, 9. Swieta Anna w
$wietych obcowaniu, 10. Swieta Anna, Patronka 1 Oredowniczka.

14 Zob. J. Snow-Smith, The Iconographic Tradition of Saint Anne in the "Hu-
man Trinity" Medieval and Renaissance Imagery, w: Iconography in Cultural
Studies Papers in English and American Studies VII, A. Kiss (ed.), JATE, Szeged
1996 s. 68.

15 V. Nixon, Mary’s Mother: Saint Anne in Late Medieval Europe, The
Pennsylvania State University Press, University Park, PA, 2004, s. 137.

16 J, Snow-Smith, The Iconographic Tradition..., dz. cyt., s. 71.



JABLKO NA OBRAZIE SWIETE] ANNY SAMOTRZECIEJ. .. 73

cztowieka. Przy tym spojrzenie Anny skierowane na Maryje podkresla jej role
jako waznej uczestniczki dzieta odkupienia ludzkosci (Maryja — Nowa Ewa).

Jablko w ikonografii chrze$cijanskiej

W sztuce chrzescijanskiej motyw jabtka pojawia si¢ bardzo wczesnie: wi-
dzimy go na malowidlach w katakumbach rzymskich (111-1V wiek)!" oraz
w baptysterium w Dura Europos (Syria, przed 256 roku). Stanowi w nich
integralng czg$¢ sceny rajskiej, w ktorej Adam i Ewa stoja obok drzewa ople-
cionego wijacym si¢ wezem zachecajagcym do spozycia owocu®®, Temat ten
zawiera skondensowana, a przy tym nos$ng z dydaktycznego punktu widzenia
tres¢: Chrystus (Nowy Adam) zbawia ludzi, ktérzy popadli w $miertelny
grzech z powodu sprzeniewierzenia si¢ Bogu. Spotykamy go w stynnej pta-
skorzezbie Gislebertusa, pochodzacej z XII-wiecznego nadproza potnocnego
portalu katedry Saint-Lazare w Autun, przedstawiajacej Ewe kosztujaca zaka-
zany owoc. Oprocz tego przedstawienia we wczesnym sredniowieczu pojawi-
ly si¢ przedstawienia tronujacej Matki Bozej podajacej Dzieciatku jabtko.
W najstarszych przedstawieniach, w typie sedes sapientiae, Dziecigtko siedzi
sztywno na kolanach Matki, zwrdocone frontalnie do widza. Maryja sama sta-
nowi dla Dziecigtka tron — tron Logosu, ,,Madro$ci Bozej, ktora stata si¢ cia-
tem”?®. Najbardziej znanym i by¢ moze najstarszym przyktadem tego typu jest
Ztota Madonna w Essen z okoto 980 roku. Po6zniejszym przyktadem moze by¢
Madonna z jabtkiem (Madonna della mela), rzezba z terakoty z ok. 1400-
1425 przypisywana Donatellowi lub Luce della Robbia (Museo Bardini, Flo-
rencja). Jablko w obrazach Madonny z Dzieciatkiem przedstawiat chetnie
Hans Memling. Przyktadem moze by¢é Madonna z Dziecigtkiem z oK. 1485-
1490 (Museu Nacional de Arte Antiga, Lizbona). W Polsce podobny obraz

17 A. Breymann, Adam und Eva in der Kunst des christlichen Alterthums. Die
Monumente. Wolfenbtttel 1893, s.11-32; J. Dresken-Weiland, Jenseitsvorstellung-
en in christlichen Grabinschriftenund das christliche Grabwesen in Rom vom 3.—5.
Jh., w: Offentlichkeit, Monument, Text. Akten des XIV. Internationalen Kongress-
es fiir Christliche Epigraphik, Berlin 2012, Berlin 2014, s. 637-639.

18 Na przyklad w rzymskich katakumbach w Coemeterium majus (J. Spier, Pic-
turing the Bible: The Farliest Christian Art, Yale University Press, Yale 2008,
s. 179); Piotra i Marcellinusa, Cubiculum 44; 57 (J. G. Deckers, G. Mietke,
H.R. Seeliger, Die Katakombe "Santi Marcelllno e Pietro". Repertorium der
Malereien, Miinster— Citta del Vaticano 1987, tab. 29c. 35); w katakumbach
$w. Januarego w Neapolu oraz w grobowcu przy ulicy Demostenesa w Salonikach
(obecnie Muzeum Bizantyjskie w Salonikach).

19 A.-F. Kollermann, Thronende Madonnen des Mittelalters. Ein Streifzug durch
vier Jahrhunderte, in: Katja Lembke (Hg.), Madonna. Frau-Mutter-Kultfigur,
Hannover 2015, s. 157.



74 NORBERT MOJZYN

znajduje si¢ w zbiorach Muzeum Czartoryskich w Krakowie (Madonna
z Dziecigtkiem autorstwa Joosta van Cleve z ok. 1525-30 roku).

Grupowy wariant przedstawienia z jabtkiem prezentuje obraz Lucasa Cra-
nacha (T 1553) zatytutlowany Madonna z Dziecigtkiem i malym Janem
Chrzcicielem (Staatliche Kunsthalle, Karlsruhe, 1535), na ktérym Jan Chrzci-
ciel, podaje jabtko Jezusowi spoczywajacemu na kolanach Maryi na tle jabto-
ni z owocami (nawiazanie do drzewa rajskiego); na horyzoncie widoczne sa
mury miasta — Jerozolimy, w ktorej Jezus ponidst $mieré; w tym wypadku
jabtko wyraznie eksplikuje tajemnice odkupienia rodzaju ludzkiego. O zwiaz-
ku jabtka z upadkiem pierwszych ludzi mozemy przekonac si¢ takze z innych
dziet Cranacha. Obraz Adam i Ewa w raju (Gemaéldegalerie, Berlin, 1533)
przedstawia prarodzicow stojacych pod jabtoniag: Ewa jedng dlonig podaje
jabtko Adamowi, a w drugiej pozostawia taki sam owoc dla siebie?’. Motyw
jabtka obecny jest takze u Jacopo Tintoretta (f 1594) — w obrazie Grzech
pierworodny z ok. 1550 (Gallerie dell’ Accademia, Wenecja).

Motyw jablka nabiera wymownego znaczenia w scenach z Maryja, Dzie-
cigtkiem i §w. Anna. W Swietej Annie Samotrzeciej autorstwa Ambrosiusa
Bensona (Nathional Galleries of Scotland) Maryja ktadzie swoja dton na jabt-
ku wreczanym przez Anng Dziecigtku. Jest to ukazanie udzialu Dziewicy
w odkupieniu ludzkos$ci, ktorego sama staje si¢ pierwszym obiektem poprzez
tajemnice Niepokalanego Poczgcia, a nastepnie Wcielenia?!, Stanowisku temu
odpowiada nauczanie $w. Efrema Syryjczyka (1 373), ktory méwil, iz tak jak
Chrystus przyjat od Maryi ciato, tak Ona przyjela Jego chwale®, a takze
twierdzenia $w. Grzegorza z Nazjanzu (T 390), ze Wcielenie Syna Bozego
stato si¢ przyczyng uswigcenia Maryi: Syn Bozy ,,poczat si¢ z Dziewicy, kto-
rej dusza i cialo zostaly uprzednio oczyszczone przez Ducha Swietego; bo
narodzenie musiatlo zosta¢é otoczone chwala, a dziewictwo szczegélnie
uczczone” %,

Jabtko wreszcie nadaje szczegdlnego znaczenia obrazom Niepokalanego
Poczecia Najswietszej Maryi Panny. Ich ostateczna wersja utrwalita si¢ sto-
sunkowo pozno — w XVII 1 XVIII wieku na podstawie dziet takich malarzy

20 Zob. J. Klot von, Die Frucht in Malerei und Graphik von der Antike bis zur
Gegenwart, w: W. Rainer (Vorw.), H. Gercke (Einltg.), J. von Klot (Kat.), Am
Anfang War der Apfel. Die Frucht in Malerei und Graphik des 20. Jahrhunderts,
Edition Braus, Heidelberg 2003, s. 15.

21 D. Kasprzak, Maryja w nauczaniu Kosciola epoki patrystycznej, [w:]
A.E. Klich (red.), Duc in Altum, Krakéw 20086, s. 140.

22 F. Courth, Mariologia — Maryja, Matka Chrystusa, w: Podrecznik teologii
dogmatycznej, W. Beinert (red.), Krakéw 1999, s. 143.

23 Sw. Grzegorz z Nazjanzu, Oratio 38, In theophania, 13 — PG 36, 325. Cyt. za:
M. Machalica, Niepokalane Poczecie..., dz. cyt., s. 142.



JABLKO NA OBRAZIE SWIETE] ANNY SAMOTRZECIEJ. .. 75

jak: Estebana Murillo, Guido Reniego, Giovanniego Tiepolo, Francisco de
Zurbarana i in. Na wielu obrazach jablko jest obecne w paszczy weza depta-
nego przez Maryje — Niewiaste Apokaliptyczng (12, 1-5)?4, przedstawiang na
tle swietlistej glorii, z wiencem z dwunastu gwiazd wokoét glowy, z sierpem
ksiezyca pod stopami®, ponad kulg ziemska, ktora oznacza jej wywyzszenie
ponad wszelkie stworzenie®. W uksztattowaniu sie tej konwencji duzg role
odegrala wizja $w. Beatriz da Silvy, spisana przez Francisco Pacheco
(1 1644). Pisal on o Niepokalanej jako dziewczynie w kwiecie wieku, w biatej
tunice i niebieskim plaszczu?’. Jabtko w paszczy weza deptanego przez Mary-
je stanowi jasne odwotanie do protoewangelii, czyli pierwszej zapowiedzi
zbawienia zawartej w Ksiedze Rodzaju (3, 15) o zwycigstwie potomstwa
Niewiasty nad wezem (Szatanem), co teologia chrzescijanska zinterpretowata
jako zapowiedz zwycigstwa Jezusa i Maryi.

Jablko — symbol odkupienia z grzechu

Jabtko w przedstawionych scenach malarskich stanowi w pierwszym rze-
dzie odwotlanie do biblijnej historii o niepostuszenstwie Adama i Ewy Bogu,
ktére polegato na spozyciu owocu z drzewa poznania dobra i zta (Rdz 2, 9; 3,
14), okreslanemu w teologii chrzeécijanskiej mianem grzechu pierworodne-
go?. Istota tego grzechu bylo zakwestionowanie suwerennej wiadzy Boga;
przyniost on ludzkosci zndj, cierpienie 1 §mier¢. Chrzesécijanska nauka o grze-
chu pierworodnym opiera si¢ na nauczaniu §w. Pawla, ktory pisal: ,,przez
jednego czlowieka grzech wszedl na $wiat, aprzez grzech S$mier¢,
i W ten sposob $mier¢ przeszta na wszystkich ludzi, poniewaz wszyscy zgrze-
szyli” (Rz 5, 12) oraz ,,jak przestepstwo jednego sprowadzito na wszystkich
ludzi wyrok potepiajacy, tak czyn sprawiedliwy Jednego sprowadza na

24 M. Wojciechowski, Apokalipsa swietego Jana. Objawienie, a nie tajemnica,
Edycja Swietego Pawtla, Czestochowa 2012, s. 271.

25 W tych obrazach sierp ksiezyca (lunula) symbolizuje przemijalnoéé éwiata,
a znaki astralne (wieniec z gwiazd) i eschatologiczne (walka ze smokiem/wezem)
znamionuja zwyciestwo Niepokalanej nad grzechem. Zob. O. Schmitt (Hrsg.), Real-
lexikon zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. I, Stuttgart 1937, s. 748n.

26 Odpowiada to twierdzeniu ucznia $w. Anzelma, Eadmera z Canterbury ( po
1128): "Bég chcial, aby Maryja byla jego Matka i dlatego wywyzsza Ja do wladzy
nad wszech§wiatem”. Zob. Anselm z Canterbury, De conceptione B. Mariae,
[PL 159, 305D-306Al), cyt. za: M. Schulze, Gregor von Rimini: Wissen, Theologie
und Frommigkeit im Streit um die Erbsiinde bei Maria und bei Ungetauften
Kindern, ,Przeglad Tomistyczny” 2019 (XXV), s. 203.

27 L. Kagané: Murillo, der spanische Meister des 17. Jahrhunderts. Parkstone
Aurora, Bournemouth-St. Petersburg 1995, s. 58.

28 Gwoli écistoéci nalezy zauwazy¢é, ze w tekScie Biblii jest mowa o ,owocu tego
drzewa” (Rdz 3, 6), bez okreélenia, ze chodzi o jabtko.



76 NORBERT MOJZYN

wszystkich ludzi usprawiedliwienie dajace zycie (Rz 5, 18). Sw. Augustyn
(1 430) opisywat dwa aspekty grzechu pierworodnego: przyczyng — peccatum
originalis originans i skutek dziedziczony w ludziach peccatum originalis
originatum®. Obok kary za grzech, Bog dat ludzko$ci obietnice zbawienia.
Ta pierwsza dobra nowina (protoewangelia) dotyczyla zwycigstwa potomstwa
Ewy nad potomstwem weza (Szatana) (Rdz 3, 15)*°. W ujeciu soteriologicz-
nym Maryja jest nowa Ewg — zaréwno analogiem, jak i przeciwienstwem
Ewy, tak jak Chrystus jest nowym Adamem, ktory zwyciezyt grzech i otwo-
rzyt ludzkosci droge zbawienia. Temat ten podejmowat wielokrotnie $w. Pa-
wet (Rz 5, 12-21; 5, 14, 1 Kor 15, 21-22), a rozwingli go: §w. Justyn Meczen-
nik (1 ok. 165) i $w. Ireneusz z Lyonu (T ok. 202). Ten ostatni pisat, ze Mary-
ja przez przyjecie woli Boga (co jest przejawem cnoty postuszenstwa), od-
wrocita sytuacje z Edenu, naznaczong grzechem buntu®. Justyn z tej racji
nazwal Maryje ,,nieskalang”: ,,Ewa bowiem, kiedy byta dziewica i nieskalana,
przyjawszy namowe weza, zrodzila niepostuszenstwo i $mieré¢. Maryja za$
Dziewica, okazala wiar¢ i rado$¢, kiedy Aniot Gabriel radosne zwiastowat
poselstwo o tym, ze Duch Panski zstapi na nig i moc Najwyzszego ja okry-
je”%2. Za$ w odniesieniu do grzechu pierworodnego dodawat: ,,Tak tez wezel
niepostuszenstwa zostal rozwigzany przez postuszenstwo Maryi; co dziewica
Ewa zwigzata przez swa niewiare, to Dziewica Maryja rozwigzata przez swa
wiare”®, Na tej podstawie $w. Augustyn stwierdzal: ,,Wylgczamy $wietg
Dziewice Maryje, w odniesieniu do ktorej, ze wzgledu na cze$¢ dla Pana, nie
nalezy stawia¢ kwestii zadnego grzechu. Istotnie, czy mozemy zna¢ wigksza
taske dla przezwycigzenia grzechu pod kazdym jej aspektem, niz ta, udzielona
Niewiescie, ktora zastuzyta poczac i porodzi¢ Tego, ktory z catkowitg pewno-
$cig nie mial zadnego grzechu?®*.

29 J. Bolewski, Grzech jako pierworodny?, ,Collectanea Theologica” 1994 (64/3), s. 11.

30 Asumptem do takiego skojarzenia bylo nieprecyzyjne ttumaczenie Biblii w IV
wieku przez $éw. Hieronima (Wulgata). W oryginale hebrajskim nie ,ona”
[niewiastal, ale ,ono [tj. potomstwo niewiasty] zmiazdzy mu [wezowi-Szatanowil
glowe”.

31 Sw. Ireneusz, Adversus haereses, IV, 30, III — PG 7, 1080. Zob. M. Machalica,
Niepokalane Poczecie w tradycji pierwszego tysigclecia Kosciola, ,Studia
Koszalinsko-Kolobrzeskie” 2013 (20/1-2), s. 141. Por. G. Jouassard, The Fathers
of the Church and the Immaculate Conception, [w:] The dogma of the Immaculate
Conception, E. O’Connor (ed.), Notre Dame, IN 1958, s. 53.

32 Sw. Justyn, Dialog z Tryfonem — EP 141. Cyt. za: D. Mastalska, Maryja
spelnieniem mifosci Ojca odrzuconej przez Ewe, Salvatoris Mater” 1999 (1/1), s. 64.

33 Sw. Ireneusz, Adversus haereses, 3, 22 — PG 7, 956. Cyt. za: M. Machalica,
Niepokalane Poczecie..., dz. cyt., s. 139.

34 Sw. Augustyn, De natura et gratia, 36, 42 — PL 44, 267. Cyt. Za:
M. Machalica, Niepokalane Poczecie..., dz. cyt., s. 148.



JABLKO NA OBRAZIE SWIETE] ANNY SAMOTRZECIEJ. .. 77

Stanowisko Augustyna stato si¢ podstawa doktryny o Niepokalanym Po-
czeciu, ale nie przesadzato, w ktorym momencie Maryja zostata uchroniona
od grzechu — przed poczgciem, w trakcie, czy po — to stato si¢ przedmiotem
goragcych dyskusji immakulinistycznych u schytku §redniowiecza.

Spory immakulistyczne

Doktryna o Niepokalanym Poczeciu byta przedmiotem goracego sporu,
ktéry wyrdst na gruncie teologii grzechu pierworodnego. Na pytanie,
w jaki sposob Maryja mogla uczestniczy¢ w dziele odkupienia, na ogédt od-
powiadano w dwojaki sposob: 1) przez oczyszczenie z grzechu pierworodne-
go i uswigcenie w trakcie lub po poczeciu (purgatio et sanctificatio Mariae)*®,
2) poprzez ostonigcie Maryi przed grzechem pierworodnym (immaculatio)®.
Zwolennikami pierwszego stanowiska byli gtownie dominikanie (zwani ma-
kulistami), a drugiego — franciszkanie (zwani immakulistami)®’.

Szczegdlnym polem sporu miedzy immakulistami i makulistami stal si¢
kult $w. Anny, ktory wiaczal w siebie istotne elementy mariologiczne®. Juz
w VI wieku na Wschodzie obchodzono $wigto Poczecia Maryi przez
sw. Anne. Bizantyjski pisarz i teolog piszacy na przetomie IX/X wieku, Nice-
tas Dawid z Paflagonii, glosit, iz o ile Maryja jest lekarstwem na ,,pierworod-
ny smutek”, to $w. Anna jest nan ,.kamieniem mtynskim™°. Na Zachodzie po
raz pierwszy podstawy doktryny o Niepokalanym Poczeciu wytozyt niemiecki
benedyktyn, Jan Trytemiusz (Trithemius), w dziele opublikowanym w 1494
roku De Laudibus sanctissimae matris Annae Tractatus, w ktorym przedsta-

35 Por. W. Baran, Grzech pierworodny w tradycji Piotra Lombarda,
Wydawnictwo Scriptum, Krakow 2019, s. 287-288, 295-298, 306-308.

36 G. Miegge, Die Jungfrau Maria. Studie zur Geschichte der Marienlehre,
Gottingen 1962, s. 115.

37 Spér immakulistéw z makulistami obrazowo strescil Joseph Ratzinger/
Benedykt XVI: ,Z jednej strony stali dominikanie, ktérzy moéwili: nie, Maryja jest
czlowiekiem jak kazdy, zatem dotyczy Jej rowniez grzech pierworodny. Z drugiej
strony stali franciszkanie, ktérzy reprezentowali przeciwne stanowisko. Najkrdcej
rzecz ujmujac, podczas tej dtugotrwatej debaty powoli wyksztalcit sie poglad, ze
zwiazek Maryi z Chrystusem jest silniejszy niz Jej zwiazek z Adamem. [...] Co
wiecej, Jej zupelnie wyjatkowa przynaleznoé¢ do Chrystusa sprawia réwniez, ze
Maryja cata jest ogarnieta taska”. Zob. J. Ratzinger, Bog i swiat. Wiara
1 zZycie w dzisiejszych czasach. Rozmowa z Peterem Seewaldem, tt. G. Sowinski,
Krakéw 2001, 279n.

38 C. Bali¢, The Mediaeval Controversy over Immaculate Conception up to the
Death of Scotus, ED. O’Connor (ed.), University of Notre Dame Press, Notre-
Dame, IN 1958.

39 Nicetas Dawid, In diem natalem S. Mariae — PG 105, 21, 24, 17. Cyt. za:
M. Machalica, Niepokalane Poczecie..., dz. cyt., s. 155.



78 NORBERT MOJZYN

wil role §w. Anny w historii zbawienia. Glosil m.in., iz ,,B6g wybral §wieta
Ann¢ na matke Maryi przed stworzeniem $§wiata" oraz "Swigta Anna poczeta
Maryje bez zmazy grzechu pierworodnego"*.

Immakulisci opierali swoje nauczanie nie tylko na dziele Trytemiusza, ale
tez na wszelkich apokryficznych i hagiograficznych zrédtach zwigzanych
z kultem $w. Anny. Waznym argumentem bylo cudowne poczgcie Maryi,
ktore — wedtug Protoewangelii Jakuba i Zlotej Legendy Jakuba z Voragine
— wydarzylo si¢ podczas spotkania Joachima i Anny przy Ziotej Bramie*.
Idea poczgcia przy Ziotej Bramie korespondowala ze $redniowieczng ideg
poczecia Bozego Stowa ,,przez ucho” (conceptio per aurem), o ktérym
wspominat §w. Efrem Syryjczyk (f 373): ,,Uchem poczgta Maryja Niewi-
dzialnego, co przyszedt w gtosie — w Jej tonie Moc sie wcielita™*2.

Przeciwnicy doktryny o Niepokalanym Poczeciu odrzucali te elementy
kultu §w. Anny, ktére sugerowaly cudowne poczecie Maryi. Pierwszym glos
w tej sprawie zabrat §w. Bernard z Clairvaux ( 1153), mnich cysterski, ktory
w tej sprawie przyjat racjonalistyczno-ironiczne stanowisko: ,,Czy migdzy
malzenskimi usciskami [Anny i Joachima] §wieto$¢ zostata ztaczona z pocze-
ciem? Rozum tego nie pozwala! Chyba, ze kto$§ twierdzi, ze Maryja zostata
zrodzona z Ducha Swictego, a nie z cztowieka?*. Do pogladéw Bernarda
dotaczyt dominikanin, $w. Tomasz z Akwinu (} 1274), zwolennik pogladu
0 oczyszczeniu 1 us§wigceniu Maryi w lonie Anny: ,,Gdyby dusza Maryi nie
byla splamiona grzechem pierworodnym, byloby to ograniczeniem godnosci
Chrystusa, poniewaz jest On universalis omnium Salvator™*. Argumenty
Tomasza zostaty dobrze przyjete w srodowisku dominikanskim przez makku-

40 M. Levi d 'Ancona, The Iconography of the Immaculate Conception in the
Middle Ages and Early Renaissance, New York: College Art Association of America
in conjunction with the Art Bulletin, VII, 1957, s. 40-41.

41 Zrédla apokryficzne przedstawiaja rodzicow Maryi, jako pare starszych, nie
mogacych doczekaé sie potomstwa ludzi. Aniol zwiastuje Joachimowi narodziny
corki. Symbolicznym wyrazem nadprzyrodzone] interwencji staje sie uScisk
i pocatunek Joachima i1 Anny przy Ztotej Bramie, ktory byl interpretowany jako
dowdd cudownego i nieskalanego poczecia Maryi oraz uwolnienia jej od zmazy
grzechu pierworodnego. Por. J. Kroélikowski, Wyjatkowos¢ Maryi w mariologii
Ojcow greckich jako zrodio inspiracii ekumenicznych, ,Salvatoris Mater” 2001
(3/4), s. 160-163.

12 Sw. Efrem, Piesi o Ewie 1 Maryi — CSCO 198, 87. Cyt. za: M. Machalica,
Niepokalane Poczecie..., dz. cyt., s. 141.

43 Bernard z Clairvaux, Epistula 174° Ad Canonicos Lugdunenses de
conceptione S. Mariae, PL 182, 332-336. Cyt. za: M. Schulze, Gregor von Rimini...,
dz. cyt., s. 204.

44 Tomasz z Akwinu, ST III, q. 27, a. 2, ad 2, Cyt. za: M. Schulze, Gregor von
Rimini..., dz. cyt., s. 205.



JABLKO NA OBRAZIE SWIETE] ANNY SAMOTRZECIEJ. .. 79

listow*, jednak okazaty si¢ niewystarczajgce wobec argumentow Jana Dunsa
Szkota (1 1308), ktory glosit nauke o niedoscignionej doskonatosci Odkupie-
nia: ,,Chrystus jest najdoskonalszym Odkupicielem i odkupit Matke Najswiet-
sza w najdoskonalszy sposob™,

Ostatecznie tezy Dunsa Szkota i immakulistow, oparte na hagiograficz-
nych watkach zywota $w. Anny, wzigly gore w oficjalnym nauczaniu Koscio-
ta. Sykstus IV konstytucja Cum praeexcelsa (1477) wprowadzit §wigto Sw.
Anny do kalendarza rzymskiego (1482) oraz zatwierdzil formularz mszy
o Niepokalanym Poczeciu®’; potepit przy tym szerzenie doktryn przeciwnych
Niepokalanemu Poczeciu*®. Stopniowo Niepokalane Poczecie stawalo sie
coraz wazniejszym sktadnikiem poboznosci katolickiej. Kulminacja rozwoju
tego kultu i doktryny stanowito ogtoszenie dogmatu wiary o Niepokalanym
Poczeciu w 1854 roku przez Piusa IX (bulla Ineffabilis Deus) 4, ze stynnym
stwierdzeniem: ,,Maryja moca przewidzianych zastug Jezusa Chrystusa [...]
zostala zachowana jako nietknigta od wszelkiej zmazy grzechu pierworod-
nego”®.

Program immakulistyczny w Bialej
Popularnos¢ kultu Maryi Niepokalanej przejawiala si¢ na wielu poziomach

zycia religijnego: w liturgii, poboznosci ludowej i sztuce. O recepcji tego
kultu w Polsce moze $wiadczy¢ wiersz Jakuba Piekoszowica zawarty w wy-
danym w 1610 roku w Krakowie dziele poswigconym $w. Annie:

Szczesliwa Anno, ktoras Aniota widziata

Ale szczesliwsza corka, ze$ takowa miata

Przechodzisz wszystkich corka i wnukiem na $wiecie

45 Por. U. Horst, Dogma und Theologie: Dominikanertheologen in den Kontro-
versen um die Immaculata Conceptio, (Quellen und Forschungen zur Geschichte
des Dominikanerordens. Neue Folge, 16), Akademie Verlag, Berlin 2009, s. 7-14.

46 Jan Duns Szkot, Ordinatio 111, dist. 3, q. 1 — Doctoris Subtilis et Mariani
B. loannis Duns Scoti Ordinis Fratrum Minorum opera omnia, ed. Studio et Cura
Commissionis Scotisticae, Bd. 9, Typis Vaticanis, Civitas Vaticana 2006, s. 174-175.

47 Lexikon der Marienkunde, K. Algermissen (Hg.), B. 1, Regensburg 1967,
s. 2317.

48 G. Fabris, In mente Dei’ LImmacolata Concezione tra fede e scienza.
Committenze artistiche del matematico vicentino Ortensio Zago, Tesa di Laurea,
https:/funitesi.unive.it/retrieve/f9b489fa-9b79-47a6-97b9-ccb306c6aa49/814025-
1221056.pdf (dostep: 12.08.2025), s. 40.

49 M. Soranzo, Evoluzione iconografica dell'Immacolata Concezione, “Pontificia
Academia Theologica” 2004 (3), s. 663.

50 Pius IX, Ineffabilis Deus, w: Breviarium fidei. Wybor doktrynalnych
wypowiedzi Kosciofa, red. 1. Bokwa, Poznan 2007, nr 527, s. 240.



80 NORBERT MOJZYN

Jako Lilia albo Réza inne kwiecie®.

Kult $w. Anny byl rozwinigciem i dopelnieniem poboznosci maryjnej, po-
niewaz Anna — tak jak jej corka — goraco oczekiwala przyjs$cia na $wiat Zba-
wiciela, jak wspominat o tym w XVI wieku Mikotaj z Wilkowiecka, iz Anna:
,(...) przyjécia Pana Jezusowego na ten $wiat wielkg zadza oczekiwala’®2,
Tematy te znajdowaty wyraz takze w rzezbie 1 malarstwie. Nic wigc dziwne-
go, ze program ikonograficzny fary bialskiej $cisle wiaze kult §w. Anny
z poboznoscia maryjng.

Jak zauwazono we wstepie, niemiecki historyk sztuki, Martin Lechner,
zwracal uwage, iz przedstawienia Swietej Anny Samotrzeciej wystgpowaty
najczescie] w kosciotach franciszkanow, natomiast nie byly obecne w §wiaty-
niach dominikanéw®, Sytuacja parafii §w. Anny w Biatej moze posrednio by¢
tego dowodem. Wprawdzie byta prowadzona przez kler diecezjalny, jednak
na jej ternie znajdowat si¢ preznie dziatajacy klasztor franciszkanéw reforma-
tow>*. W $wietle przedstawionych analiz ikonograficznych, $wiadectw histo-
rycznych i teologicznych zwigzek programu malarskiego dedykowanego $w.
Annie z Niepokalanym Poczgciem wydaje si¢ co najmniej prawdopodobny.
Pierwsza przestanka ikonograficzna jest obecno$é jabltka w obrazie Swietej
Anny Samotrzeciej, ktora nie moze by¢ przypadkowa. Drugg, nie mniej waz-
ng, jest ukazanie Maryi jako gldwnej bohaterki wydarzenia w §wiatyni jerozo-
limskiej na obrazie Ofiarowanie Maryi w $wigtyni. Maryja poprzez petne
postuszenstwo woli Boga sama stala si¢ $wiatyniag Ducha Swigtego i mieszka-
niem dla Stowa Wcielonego. Tak o tym pisat bizantynski poeta, Jézef Hym-
nograf ( 886): ,,Przeczysta $wiatynia Zbawcy, najcenniejszy patac i Dziewi-
ca, Swieta skarbnica chwaly Bozej dzisiaj wchodzi do domu Bozego, wiodac
ze sobg taske Bozego Ducha. Stawig Jg aniotowie. Oto jest niebieska arka”®.

51 J. Piekoszowic, Stawa swietej Anny od Jakuba Piekoszowszczyka, Akademii
Krakowskiej studenta napisana, Krakow 1610, starodruk w Bibliotece Kérnickiej
w Poznaniu (nr inwentarzowy starodruku: 12738, sygnatura: Mf 10374). Cyt. za:
M. Wojtowicz, Postac sw. Anny jako wzorzec osobowy w polskim zZywotopisarstwie
potrydenckim, w: Wzorce osobowe w dawnej literaturze i kulturze polskiej,
red. B.M. Puchalska-Dabrowska, E.A. Jurkowska, Biatystok 2018, s. 11.

52 Mikotaj z Wilkowiecka, Historia o swietej Annie Panny Maryi, Matki Pana
Jezusowej, Matce, a Pana Chrystusowej starce (...) polskim jezykiem wedlug historii
facinskich napisana, Krakéw 1577, starodruk znajdujacy sie w Bibliotece Narodowe;j
(mikrofilm B.966 ze starodruku o sygnatura: SD XVI.0.6200). Cyt. za: M. Wojtowicz,
Postac sw. Anny..., dz. cyt., s. 90.

53 M. Lechner, Anna Mutter Mariens..., dz. cyt. s. 169.

54 Do Biatej reformaci zostali sprowadzeni w 1670 roku przez Michala
Kazimierza Radziwilla i jego zone Katarzyne; ko§ciél i klasztor obecnie pozostaje
w gestii kapucynéw.

55 Teksty o Matce Bozej, tt. H. Paprocki, t. VII, Niepokalanéw 1991, s. 26.



JABLKO NA OBRAZIE SWIETE] ANNY SAMOTRZECIEJ. .. 81

A patriarcha Konstantynopola, Tarazjusz (1 806) w swej Homilii na swieto
Wprowadzenia Maryi do swigtyni wotat: ,,0, Panie wszechmogacy, bedg
chwali¢ Ciebie, ktory zmyte$ hanbe¢ pierwszej matki Ewy, i z niewystowione-
go mitosierdzia swego postale§ na ziemie Syna Jednorodzonego, by zyt po-
érod ludzi. Dlatego i ja dam Mu mieszkanie czyste i nieskalane”%®.

Reasumujac, musimy pamigta¢, ze tresci metaforyczne, alegoryczne
i symboliczne zawarte w malarstwie religijnym, zrozumiate dla jednej epoki
moga zaciera¢ swoje czeSciowe lub nawet catkowite znaczenie dla kolejnej.
W dzisiejszej, silnie zlaicyzowanej epoce, ktora w duzym stopniu utracita
zdolno$¢ odczytywania przesztych znakow wiary, dzieta sztuki chrzescijan-
skiej minionych stuleci staty si¢ w wielu wypadkach przekazem niezrozumia-
tym lub trudno przystgpnym. Rola teologii i historii sztuki jest odzyskanie
zdolnosci odczytywania i rozumienia tych treSci, wigcej, przywrocenia im
pierwotnej, zrédlowej energii. Przedstawione wyzej badania stanowia pierw-
sza, kompleksowa probe odczytania programu ikonograficznego obrazow
wchodzacych w sklad nastawy ottarza gtownego parafii §w. Anny w Bialej
Podlaskiej w perspektywie poboznosci maryjnej. Obok oficjalnego programu
poswigconego $w. Annie, udalo si¢ odkry¢ zupetnie jasny i zrozumiaty dla
czlowieka wierzacego, zyjacego w XVIII wieku, przekaz odnoszacy si¢ do
tajemnicy Niepokalanego Poczgcia.

Bibliografia

Bali¢ C.. The Mediaeval Controversy over Immaculate Conception up to the
Death of Scotus, E.D. O’Connor (ed), University of Notre Dame Press, Notre-
Dame, IN 1958.

Baran W., Grzech pierworodny w tradycji Piotra Lombarda, Wydawnictwo
Scriptum, Krakow 2019.

Bober A., Antologia patrystyczna, Krakow 1965.

Bolewski J., Grzech jako pierworodny?, ,.Collectanea Theologica” 1994
(64/3), s. 11-26.

Breviarium fidei. Wybor doktrynalnych wypowiedzi Kosciota, red. 1. Bokwa,
Poznan 2007.

Breymann A., Adam und Eva in der Kunst des christlichen Alterthums. Die
Monumente. Wolfenbiittel 1893.

Courth F., Mariologia — Maryja, Matka Chrystusa, w: Podrecznik teologii
dogmatycznej, W. Beinert (red.), Krakow 1999.

56 Cyt. za: Zycie Maryi w ikonach, red. G. Parravicini, thum. M. Deskur, Warszawa
2003, s. 70.



82 NORBERT MOJZYN

Deckers J.G., Mietke G., Seeliger H.R., Die Katakombe "Santi Marcelllno
e Pietro". Repertorium der Malereien, Miinster— Citta del VVaticano 1987.
Doctoris Subtilis et Mariani B. loannis Duns Scoti Ordinis Fratrum Minorum
opera omnia, ed. Studio et Cura Commissionis Scotisticae, Bd. 9, Typis
Vaticanis, Civitas Vaticana 2006.

Dresken-Weiland J., Jenseitsvorstellungen in christlichen Grabinschriftenund
das christliche Grabwesen in Rom vom 3.-5. Jh., w: Offentlichkeit, Monu-
ment, Text. Akten des XIV. Internationalen Kongresses fiir Christliche
Epigraphik, Berlin 2012, Berlin 2014.

G. Fabris, In mente Dei: L’Immacolata Concezione tra fede e scienza.
Committenze artistiche del matematico vicentino Ortensio Zago, Tesa di
Laurea, https://unitesi.unive.it/retrieve/fob489fa-9b79-47a6-97b9-cch306c6aa49
/814025-1221056.pdf (dostgp: 12.08.2025).

Horst U., Dogma und Theologie: Dominikanertheologen in den Kontroversen
um die Immaculata Conceptio, (Quellen und Forschungen zur Geschichte des
Dominikanerordens. Neue Folge, 16), Akademie Verlag, Berlin 2009.
Jodlowski A., Najwazniejsze obiekty zabytkowe Biatej Podlaskiej, Biala
Podlaska 1998.

Jouassard G., The Fathers of the Church and the Immaculate Conception,
[w:] The dogma of the Immaculate Conception, E. O’Connor (ed.), University
of Notre Dame Press, Notre-Dame, IN 1958.

Kagané L., Murillo, der spanische Meister des 17. Jahrhunderts. Parkstone
Aurora, Bournemouth-St. Petersburg 1995.

Kasprzak D., Maryja w nauczaniu Kosciola epoki patrystycznej, [W:]
A.E. Klich (red.), Duc in Altum, Krakow 2006, s. 137-167.

Klot J. von, Die Frucht in Malerei und Graphik von der Antike bis zur
Gegenwart, [w:] W. Rainer (Vorw.), H. Gercke (Einltg.), J. von Klot (Kat.),
Am Anfang War der Apfel. Die Frucht in Malerei und Graphik des 20.
Jahrhunderts, Edition Braus, Heidelberg 2003.

Kolendo-Korczakowa K., Olenska A., Zglinski M. (red. i oprac.), Katalog
Zabytkow Sztuki. Wojewodztwo lubelskie. Powiat Biata Podlaska, \Warszawa
2006.

Kollermann A.-F., Thronende Madonnen des Mittelalters. Ein Streifzug durch
vier Jahrhunderte, in: K. Krolikowski J., Wyjgtkowos¢ Maryi w mariologii
Ojcow greckich jako zrddio inspiracji ekumenicznych, ,,Salvatoris Mater”
2001 (3/4).

Kubiak A., Biata na Podlasiu, Biala Podlaska 1998.

Lechner M., Anna Mutter Mariens, w: Lexikon der christlichen Ikonographie,
I. 5 Rom-Freiburg-Basel-Wien 1975.

Lembke (Hg.), Madonna. Frau-Mutter-Kultfigur, Hannover 2015.



JABLKO NA OBRAZIE SWIETE] ANNY SAMOTRZECIEJ. .. 83

Levi d 'Ancona M., The Iconography of the Immaculate Conception in the
Middle Ages and Early Renaissance, College Art Association of America
in conjunction with the Art Bulletin, VI, New York 1957.

Lexikon der Marienkunde, K. Algermissen (Hg.), B. 1, Regensburg 1967.
Machalica M., Niepokalane Poczecie w tradycji pierwszego tysigclecia
Kosciota, ,,Studia Koszalinsko-Kotobrzeskie” 2013 (20/1-2) s. 137-160.
Maraskiewicz J., Biala Podlaska: dzieje miasta i kosciotla farnego pw. sw.
Anny od XV wieku do 1945 roku, Biata Podlaska 2007.

Mastalska D., Maryja spetnieniem mitosci Ojca odrzuconej przez Ewe,
»Salvatoris Mater” 1999 (1/1), s. 58-76.

Miegge G., Die Jungfrau Maria. Studie zur Geschichte der Marienlehre,
Gottingen 1962.

Nixon V., Mary’s Mother: Saint Anne in Late Medieval Europe, The
Pennsylvania State University Press, University Park, PA, 2004.

Rabezynski P., Swieta Anna w apokryfach Nowego Testamentu, ,\Vox
Patrum” 2021 (79), s. 363-378.

Rachuba A., Biafa pod rzgdami Radziwittow w latach 1568-1813, [w:]
Z nieznanej przesztosci Bialej i Podlasia, oprac. T. Wasilewski i T. Krawczak,
Biata Podlaska 1990.

Ratzinger J., Bog i swiat. Wiara i Zycie w dzisiejszych czasach. Rozmowa
z Peterem Seewaldem, tI. G. Sowinski, Krakow 2001.

Schmitt O. (Hrsg.), Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. I,
Stuttgart 1937.

Schulze M., Gregor von Rimini: Wissen, Theologie und Frommigkeit im Streit
um die Erbsiinde bei Maria und bei Ungetauften Kindern, ,Przeglad
Tomistyczny” 2019 (XXV), s. 195-215.

Snow-Smith J., The Iconographic Tradition of Saint Anne in the “Human
Trinity ”: Medieval and Renaissance Imagery, w: Iconography in Cultural
Studies Papers in English and American Studies VII, A. Kiss (ed.), JATE,
Szeged 1996, s. 67-86.

Soranzo M., Evoluzione iconografica dell’Immacolata Concezione,
“Pontificia Academia Theologica” 2004 (3) s. 635-670.

Spier J., Picturing the Bible: The Earliest Christian Art, Yale University
Press, Yale 2008.

Teksty o Matce Bozej, tt. H. Paprocki, t. VII, Niepokalanow 1991.

The Apocryphal Gospels. Texts and Translations, B. Ehrman, Z. Plese (eds.),
New York 2011.

Wojciechowski M., Apokalipsa swietego Jana. Objawienie, a nie tajemnica,
Edycja Swictego Pawta, Czestochowa 2012.



84 NORBERT MOJZYN

Wojtowicz M., Postaé sw. Anny jako wzorzec osobowy w polskim
Zywotopisarstwie potrydenckim, w: Wzorce osobowe w dawnej literaturze
i kulturze polskiej, red. B.M. Puchalska-Dabrowska, E.A. Jurkowska,
Biatystok 2018, s. 85-103.

Zycie Maryi w ikonach, red. G. Parravicini, thum. M. Deskur, Warszawa 2003.



