
A R T Y K U Ł Y 

 

DROHICZYŃSKI PRZEGLĄD NAUKOWY 

Numer 12 – 2025 

DOI: 10.5281/zenodo.18010961 

 

 
 

 

NORBERT MOJŻYN1 

 
 

JABŁKO NA OBRAZIE ŚWIĘTEJ ANNY SAMOTRZECIEJ  

W KOŚCIELE FARNYM W BIAŁEJ PODLASKIEJ  

– IMPLIKACJE IKONOGRAFICZNE, TEOLOGICZNE  

I RELIGIJNE 

 

 

THE APPLE IN THE PAINTING OF ST. ANNE WITH THE VIRGIN 

AND CHILD IN THE PARISH CHURCH IN BIAŁA PODLASKA  

– ICONOGRAPHIC, THEOLOGICAL AND RELIGIOUS IMPLICATIONS 

 
S t r e s z c z e n i e . Kościół farny pod wezwaniem św. Anny w Białej Podlaskiej jest 

żywym świadectwem wiary i sztuki złożonych w hołdzie świętej Patronce. Artykuł 

przedstawia analizę treści ikonograficznych dwóch obrazów olejnych obecnych  

w retabulum ołtarza głównego. Są nimi: Ofiarowanie Maryi w świątyni (główny 

panel nastawy ołtarzowej) oraz św. Anna Samotrzecia (naczółek nastawy). Autor 

stawia tezę, że są one ze sobą ściśle powiązane w mariologicznym kluczu Niepoka-

lanego Poczęcia NMP. Przesłanką tego jest motyw jabłka w przedstawieniu  

św. Anny Samotrzeciej. Zgodnie z nauką katolicką, dla przewidzianych zasług 

swojego Syna Maryja została uwolniona od skutków grzechu pierworodnego, co 

stanowi ważny element doktryny o Niepokalanym Poczęciu. Maryja, jako nowa 

Ewa, przez swoje pełne posłuszeństwo i oddanie woli Bożej naprawiła grzech 

pierwszej niewiasty (stąd obecność jabłka). W oparciu o analizę źródeł tekstowych 

(na temat sporów immakulistycznych) oraz poszczególnych elementów ikonografii 

ołtarza w Białej, autor dochodzi do wniosku, że zawarty w retabulum program 

ikonograficzny jest spójny i dotyczy równolegle dwóch znaczeń: 1) hołdu składane-

go św. Annie oraz 2) kultu Niepokalanego Poczęcia Maryi. Kult ten był na terenie 

Polski popularyzowany przez franciszkanów, którzy mieli prężnie działający klasz-

tor w Białej. 

                                                 
1 Ks. Prof. UKSW dr hab. Norbert Mojżyn, Uniwersytet Kardynała Stefana 

Wyszyńskiego, Wydział Teologiczny, ORCID: 0000-0002-4013-7664. 
Artykuły są objęte licencją Creative Commons Uznanie autorstwa –Użycie niekomercyjne –

Bezutworów zależnych 4.0 Międzynarodowe (CC BY-NC-ND 4.0) 



68  NORBERT MOJŻYN 

 

Słowa kluczowe: Biała Podlaska, kościół parafialny, św. Anna, grzech pierworodny, 

Niepokalane Poczęcie Najświętszej Maryi Panny, ikonografia, teologia, jabłko 
 

A b s t r a c t . The parish church of St. Anne in Biała Podlaska is a living testament 

to the faith and art paid tribute to its patron saint. This article presents an analy-

sis of the iconographic content of two oil paintings located in the main altar reta-

ble: The Presentation of Mary in the Temple (the main panel of the altarpiece) and 

St. Anne and the Virgin Mary (the pediment of the altarpiece). The author argues 

that these paintings are closely interconnected within the Mariological framework 

of the Immaculate Conception of the Blessed Virgin Mary. The premise for this is 

the apple motif in the depiction of St. Anne. According to Catholic teaching, 

through the foreseen merits of her Son, Mary was freed from the consequences  

of original sin, which is an important element of the doctrine of the Immaculate 

Conception. Mary, as the new Eve, through her full obedience and devotion  

to God's will, atones for the sin of the first woman (hence the apple's presence). 

Based on an analysis of textual sources (concerning the immaculate conception 

disputes) and individual elements of the iconography of the altar in Biała, the 

author concludes that the iconographic program contained in the retable is coher-

ent and encompasses two parallel meanings: 1) homage to St. Anne and 2) the cult 

of the Immaculate Conception of Mary. This cult was popularized in Poland by the 

Franciscans, who had a thriving monastery in Biała. 
 

Keywords: Biała Podlaska, parish church, St. Anne, original sin, Immaculate Con-

ception of the Blessed Virgin Mary, iconography, theology, apple 

 

 

Wstęp 

Kościół farny pod wezwaniem św. Anny w Białej Podlaskiej jest żywym 

świadectwem wiary i sztuki złożonych w hołdzie świętej Patronce. Artykuł 

przedstawia analizę treści ikonograficznych dwóch obrazów olejnych umiej-

scowionych w retabulum ołtarza głównego pod kątem ich religijnych  

i teologicznych implikacji dla miejscowej wspólnoty wiernych. Obrazami 

tymi są: Ofiarowanie Maryi w świątyni (w głównym panelu nastawy ołtarzo-

wej) oraz Święta Anna Samotrzecia (w naczółku nastawy). Autor w oparciu  

o stanowisko Martina Lechnera zawarte w renomowanym Leksykonie ikono-

grafii chrześcijańskiej mówiące, że przedstawienie Świętej Anny Samotrzeciej 

należało do najbardziej popularnych konwencji ukazywania nauki Kościoła  

o Niepokalanym Poczęciu Maryi Panny w sztuce2, stawia tezę, że kluczem  

do pełnej interpretacji znaczenia bialskiej nastawy ołtarzowej jest odczytanie 

go w kluczu Niepokalanego Poczęcia. Główną przesłanką takiej interpretacji 

jest motyw jabłka w obrazie Świętej Anny Samotrzeciej, który ewokuję udział 

Maryi w dziele odkupienia i jej rolę jako Nowa Ewa. Maryja przez swoje 

                                                 
2 M. Lechner, Anna Mutter Mariens, w: Lexikon der christlichen Ikonographie, 

I. 5 Rom-Freiburg-Basel-Wien 1975, s. 169. 



JABŁKO NA OBRAZIE ŚWIĘTEJ ANNY SAMOTRZECIEJ…    69 

 

posłuszeństwo i oddanie woli Bożej naprawiła grzech pierwszej niewiasty 

(stąd jabłko w tym wypadku stanowi symbol naprawienia grzechu). W opar-

ciu o analizę poszczególnych elementów ikonografii ołtarza w Białej oraz 

źródeł tekstowych na temat teologicznych dyskusji immakulistycznych, autor 

dochodzi do wniosku, że zawarty w retabulum program ikonograficzny doty-

czy równolegle dwóch programów ideowych: 1) hołdu składanego św. Annie 

oraz 2) realizacji kultu Niepokalanego Poczęcia Maryi. Dodatkowym po-

twierdzeniem tezy jest fakt, iż kult ów był na terenie Polski popularyzowany 

przez franciszkanów, którzy w Białej mieli prężnie działający klasztor.  

 

Święta Anna w bialskiej farze 

Liczni monografiści podkreślają znaczenie kultu św. Anny w dziejach 

bialskiej fary3. Po latach użytkowania świątyni przez protestantów została  

w roku 1596 zwrócona katolikom; wówczas nadano jej tytuł św. Anny4.  

W latach 1596-16035 przystąpiono do prac powiększających świątynię; źródła 

odnotowują udział w pracach muratorów: Andrysa (Andrzeja) z Lublina  

i radziwiłłowskiego Lenarta6. Akta wizytacyjne z lat 1662-64 odnotowywały 

obecność w świątyni 5 ołtarzy: głównego – św. Anny (roboty snycerskiej) 

oraz czterech ołtarzy bocznych (murowanych). W latach 1683-90 jeszcze raz 

odnowiono wnętrze wskutek poważnych zniszczeń w wyniku potopu szwedz-

kiego i moskiewskiego w połowie XVII wieku7. Kolejna katastrofa spotkała 

bialską farę w 1738 roku w związku z pożarem. W rezultacie, w trzeciej 

ćwierci wieku XVIII została zbudowana istniejąca do dzisiaj stiukowa nasta-

wa ołtarza głównego z obrazami: Ofiarowania Maryi w świątyni oraz Świętej 

Anny Samotrzeciej (il. 1). Nastawa ołtarzowa stanowi jednokondygnacyjną, 

marmoryzowaną konstrukcję murowaną z parami kolumn kompozytowych 

dźwigających belkowanie; jej zwieńczenie zostało ujęte w odwrócone woluty, 

zamknięte zdwojonym gzymsem z nadwieszonym łukiem odcinkowym, na 

którym widnieje gloria z Okiem Opatrzności; po bokach ustawione zostały 

                                                 
3 Por. J. Maraśkiewicz, Biała Podlaska: dzieje miasta i kościoła farnego pw. św. 

Anny od XV wieku do 1945 roku, Biała Podlaska 2007, s. 53-62. 
4 A. Rachuba, Biała pod rządami Radziwiłłów w latach 1568-1813, [w:]  

Z nieznanej przeszłości Białej i Podlasia, oprac. T. Wasilewski i T. Krawczak, Biała 

Podlaska 1990, s. 39. 
5 A. Jodłowski, Najważniejsze obiekty zabytkowe Białej Podlaskiej, Białą 

Podlaska 1998, s. 7. 
6 K. Kolendo-Korczakowa, A. Oleńska, M. Zgliński (red. i oprac.), Katalog 

Zabytków Sztuki. Województwo lubelskie. Powiat Biała Podlaska, Warszawa 2006, 

s. XXVI. 
7 K. Kolendo-Korczakowa, A. Oleńska, M. Zgliński (red. i oprac.), Katalog 

Zabytków Sztuki..., dz. cyt., s. 6. 



70  NORBERT MOJŻYN 

 

rzeźby św. Piotra i Pawła. W wykonaniu nastawy ołtarzowej brali udział sztu-

katorzy: Blasius Hoselbändel oraz Franciszek Kwiek i Donat8.  

 

 
Il. 1. Nastawa ołtarza głównego w kościele parafialnym św. Anny w Białej Podla-

skiej, XVIII wiek, cyt. za: https://pl.wikipedia.org/wiki/Ko%C5%9Bci%C3%B3% 

C5%82_%C5%9Bw._Anny_w_Bia%C5%82ej_Podlaskiej#/media/Plik:Biala_Podlas

ka_kosciol_Sw_Anny_widok_z_choru.jpg  

 

W obrazie Ofiarowania Maryi w świątyni artysta przedstawił młodziutką 

Maryję (ukazana z profilu), klęczącą w modlitewnej postawie na stopniach 

ołtarza świątyni jerozolimskiej. Pochylony kapłan z rozwartymi rękami 

przyjmuje ją na służbę. Z prawej strony obrazu jawi się postać Anny, uważnie 

wpatrującej się wydarzeniu, przytrzymującej dłońmi luźne fałdy swego płasz-

                                                 
8 Tamże, s. LX. 



JABŁKO NA OBRAZIE ŚWIĘTEJ ANNY SAMOTRZECIEJ…    71 

 

cza. Obok niej stoi – częściowo zasłonięty ramą obrazu – Joachim, małżonek 

Anny.  

Maryja i Anna ukazują się powtórnie w obrazie umiejscowionym naczółku 

nastawy. Maryja z Dzieciątkiem Jezus na kolanach siedzi naprzeciw Anny, 

która wręcza Jezusowi jabłko; Anna przy tym wzrok ma skierowany na Mary-

ję a nie na Dzieciątko (il. 2). 

 

 
Il. 2. Święta Anna Samotrzecia. Obraz z naczółka nastawy ołtarza głównego, XVIII 

wiek, kościół św. Anny w Białej Podlaskiej. Cyt. za: https://www.wikiwand.com/ 

pl/articles/Parafia_%C5%9Bw._Anny_w_Bia%C5%82ej_Podlaskiej#/media/Plik:POL

_BialaPodlaska_kosciol_SwAnny_obraz_sw_Anna_z_Maryja_i_Jezusem.JPG 

 

Geneza kultu i ikonografii św. Anny 

Postać św. Anny po raz pierwszy pojawia się w apokryficznej, grec-

kiej Protewangelii Jakuba z połowy II wieku9, a także w późniejszej jej adap-

tacji łacińskiej – Ewangelii Pseudo-Mateusza. Dzieła te podkreślają świętość  

                                                 
9 Tytuł tego chrześcijańskiego midraszu maryjnego pochodzi od Wilhelma 

Postela, który w 1552 roku wydał w przekładzie łacińskim jego grecki rękopis. 

Oryginał został zatytułowany Narodzenie Maryi. Apokalipsa Jakuba. Zob.  
P. Rabczyński, Święta Anna w apokryfach Nowego testamentu, „Vox Patrum” 2021 

(79), s. 365. 



72  NORBERT MOJŻYN 

 

i pobożność Anny oraz czystość, bezgrzeszność i bezgraniczne oddanie Maryi 

woli Bożej10. W średniowiecznej Europie Zachodniej największy wpływ na 

popularyzację kultu św. Anny miała Złota Legenda napisana w latach  

1261-1266 przez włoskiego dominikanina, arcybiskupa Genui, Jakuba z Vo-

ragine († 1298)11. Dzieło to zawiera m.in. opis cudownego poczęcia Maryi 

podczas spotkania Anny i Joachima przy Złotej Bramie w Jerozolimie12, jedno 

z wielu wydarzeń hagiograficznych chętnie przedstawianych przez malarzy13.  

Jednym z ważniejszych ośrodków kultu św. Anny na Zachodzie była kate-

dra w Chartres; na jej gotyckich witrażach znalazło się wyobrażenie świętej 

razem z Maryją i Dzieciątkiem14, które prawdopodobnie dało początek kon-

wencji Świętej Anny Samotrzeciej (niem. Anna Selbdritt, niderl. Anna te Drieën, 

fr. Anne trinitaire, wł. Anna Metterza, hiszp. Ana y la Virgen). Dominującą 

postacią w tej grupie była Anna, na tle której była przedstawiana młodziutka 

Maryja i Dzieciątko Jezus. W XVI wieku pojawia się drugi typ obrazów Świętej 

Anny Samotrzeciej: Anna i Maryja są przedstawione izokefalicznie – Dzieciątko 

spoczywa na kolanach Maryi, która nie jest już małą dziewczynką, ale dorosłą 

kobietą15. Anna bywa przedstawiana z atrybutem, np. otwartą księgę w dłoniach 

(jako nauczycielka Maryi) kiścią winogron (zapowiedź męki Chrystusa), jabł-

kiem (przywołanie grzechu pierworodnego i odkupienia ludzkości) etc.16 

W bialskim wizerunku widzimy jak Anna wpatrzona w swoją córkę podaje 

jabłko Dzieciątku. Anna występuje tu nie tylko w roli genealogicznego spoi-

wa z rodem Dawida, z którego wyłania się Boży Pomazaniec, Nowy Dawid, 

ale także proklamatorka Nowego Adama, który naprawi grzech pierwszego 

                                                 
10 Po raz pierwszy ten tytuł pojawia się na nagrobku Abercjusza, bpa Hieropolis 

we Frygii (+200). A. Bober, Antologia patrystyczna, Kraków 1965, s. 489-490. 
11 The Apocryphal Gospels. Texts and Translations, B. Ehrman, Z. Pleše (eds.), 

New York 2011, s. 42-48. 
12 P. Rabczyński, Święta Anna…, dz. cyt., s. 368. 
13 Do najczęstszych tematów należały: 1. Zwiastowanie narodzin Maryi,  

2. Spotkanie Anny i Joachima przy Złotej Bramie, 3. Narodziny Maryi, 4. Ofiarowanie 

Maryi w świątyni, 5. Święta Anna jako nauczycielka (Wychowanie Najświętszej Maryi 

Panny), 6. Anna, korzeń drzewa zbawienia (Święta Anna Samotrzecia), 7. Święta 

Anna, Babcia Jezusa, 8. Święta Anna, Matrona Świętych Krewnych, 9. Święta Anna w 

świętych obcowaniu, 10. Święta Anna, Patronka i Orędowniczka. 
14 Zob. J. Snow-Smith, The Iconographic Tradition of Saint Anne in the "Hu-

man Trinity": Medieval and Renaissance Imagery, w: Iconography in Cultural 
Studies Papers in English and American Studies VII, A. Kiss (ed.), JATE, Szeged 

1996 s. 68. 
15 V. Nixon, Mary’s Mother: Saint Anne in Late Medieval Europe, The 

Pennsylvania State University Press, University Park, PA, 2004, s. 137. 
16 J. Snow-Smith, The Iconographic Tradition…, dz. cyt., s. 71. 



JABŁKO NA OBRAZIE ŚWIĘTEJ ANNY SAMOTRZECIEJ…    73 

 

człowieka. Przy tym spojrzenie Anny skierowane na Maryję podkreśla jej rolę 

jako ważnej uczestniczki dzieła odkupienia ludzkości (Maryja – Nowa Ewa). 

 

Jabłko w ikonografii chrześcijańskiej 

W sztuce chrześcijańskiej motyw jabłka pojawia się bardzo wcześnie: wi-

dzimy go na malowidłach w katakumbach rzymskich (III-IV wiek)17 oraz  

w baptysterium w Dura Europos (Syria, przed 256 roku). Stanowi w nich 

integralną część sceny rajskiej, w której Adam i Ewa stoją obok drzewa ople-

cionego wijącym się wężem zachęcającym do spożycia owocu18. Temat ten 

zawiera skondensowaną, a przy tym nośną z dydaktycznego punktu widzenia 

treść: Chrystus (Nowy Adam) zbawia ludzi, którzy popadli w śmiertelny 

grzech z powodu sprzeniewierzenia się Bogu. Spotykamy go w słynnej pła-

skorzeźbie Gislebertusa, pochodzącej z XII-wiecznego nadproża północnego 

portalu katedry Saint-Lazare w Autun, przedstawiającej Ewę kosztującą zaka-

zany owoc. Oprócz tego przedstawienia we wczesnym średniowieczu pojawi-

ły się przedstawienia tronującej Matki Bożej podającej Dzieciątku jabłko.  

W najstarszych przedstawieniach, w typie sedes sapientiae, Dzieciątko siedzi 

sztywno na kolanach Matki, zwrócone frontalnie do widza. Maryja sama sta-

nowi dla Dzieciątka tron – tron Logosu, „Mądrości Bożej, która stała się cia-

łem”19. Najbardziej znanym i być może najstarszym przykładem tego typu jest 

Złota Madonna w Essen z około 980 roku. Późniejszym przykładem może być 

Madonna z jabłkiem (Madonna della mela), rzeźba z terakoty z ok. 1400-

1425 przypisywana Donatellowi lub Luce della Robbia (Museo Bardini, Flo-

rencja). Jabłko w obrazach Madonny z Dzieciątkiem przedstawiał chętnie 

Hans Memling. Przykładem może być Madonna z Dzieciątkiem z ok. 1485-

1490 (Museu Nacional de Arte Antiga, Lizbona). W Polsce podobny obraz 

                                                 
17 A. Breymann, Adam und Eva in der Kunst des christlichen Alterthums. Die 

Monumente. Wolfenbüttel 1893, s.11-32; J. Dresken-Weiland, Jenseitsvorstellung-
en in christlichen Grabinschriftenund das christliche Grabwesen in Rom vom 3.–5. 
Jh., w: Öffentlichkeit, Monument, Text. Akten des XIV. Internationalen Kongress-
es für Christliche Epigraphik, Berlin 2012, Berlin 2014, s. 637-639.  

18 Na przykład w rzymskich katakumbach w Coemeterium majus (J. Spier, Pic-
turing the Bible: The Earliest Christian Art, Yale University Press, Yale 2008,  

s. 179); Piotra i Marcellinusa, Cubiculum 44; 57 (J. G. Deckers, G. Mietke,  

H.R. Seeliger, Die Katakombe "Santi Marcelllno e Pietro". Repertorium der 

Malereien, Münster– Citta del Vaticano 1987, tab. 29c. 35); w katakumbach  

św. Januarego w Neapolu oraz w grobowcu przy ulicy Demostenesa w Salonikach 

(obecnie Muzeum Bizantyjskie w Salonikach).  
19 A.-F. Köllermann, Thronende Madonnen des Mittelalters. Ein Streifzug durch 

vier Jahrhunderte, in: Katja Lembke (Hg.), Madonna. Frau-Mutter-Kultfigur, 

Hannover 2015, s. 157. 



74  NORBERT MOJŻYN 

 

znajduje się w zbiorach Muzeum Czartoryskich w Krakowie (Madonna  

z Dzieciątkiem autorstwa Joosta van Cleve z ok. 1525-30 roku). 

Grupowy wariant przedstawienia z jabłkiem prezentuje obraz Lucasa Cra-

nacha († 1553) zatytułowany Madonna z Dzieciątkiem i małym Janem 

Chrzcicielem (Staatliche Kunsthalle, Karlsruhe, 1535), na którym Jan Chrzci-

ciel, podaje jabłko Jezusowi spoczywającemu na kolanach Maryi na tle jabło-

ni z owocami (nawiązanie do drzewa rajskiego); na horyzoncie widoczne są 

mury miasta – Jerozolimy, w której Jezus poniósł śmierć; w tym wypadku 

jabłko wyraźnie eksplikuje tajemnicę odkupienia rodzaju ludzkiego. O związ-

ku jabłka z upadkiem pierwszych ludzi możemy przekonać się także z innych 

dzieł Cranacha. Obraz Adam i Ewa w raju (Gemäldegalerie, Berlin, 1533) 

przedstawia prarodziców stojących pod jabłonią: Ewa jedną dłonią podaje 

jabłko Adamowi, a w drugiej pozostawia taki sam owoc dla siebie20. Motyw 

jabłka obecny jest także u Jacopo Tintoretta († 1594) – w obrazie Grzech 

pierworodny z ok. 1550 (Gallerie dell’Accademia, Wenecja).  

Motyw jabłka nabiera wymownego znaczenia w scenach z Maryją, Dzie-

ciątkiem i św. Anną. W Świętej Annie Samotrzeciej autorstwa Ambrosiusa 

Bensona (Nathional Galleries of Scotland) Maryja kładzie swoją dłoń na jabł-

ku wręczanym przez Annę Dzieciątku. Jest to ukazanie udziału Dziewicy  

w odkupieniu ludzkości, którego sama staje się pierwszym obiektem poprzez 

tajemnicę Niepokalanego Poczęcia, a następnie Wcielenia21. Stanowisku temu 

odpowiada nauczanie św. Efrema Syryjczyka († 373), który mówił, iż tak jak 

Chrystus przyjął od Maryi ciało, tak Ona przyjęła Jego chwałę22, a także 

twierdzenia św. Grzegorza z Nazjanzu († 390), że Wcielenie Syna Bożego 

stało się przyczyną uświęcenia Maryi: Syn Boży „począł się z Dziewicy, któ-

rej dusza i ciało zostały uprzednio oczyszczone przez Ducha Świętego; bo 

narodzenie musiało zostać otoczone chwałą, a dziewictwo szczególnie 

uczczone”23. 

Jabłko wreszcie nadaje szczególnego znaczenia obrazom Niepokalanego 

Poczęcia Najświętszej Maryi Panny. Ich ostateczna wersja utrwaliła się sto-

sunkowo późno – w XVII i XVIII wieku na podstawie dzieł takich malarzy 

                                                 
20 Zob. J. Klot von, Die Frucht in Malerei und Graphik von der Antike bis zur 

Gegenwart, w: W. Rainer (Vorw.), H. Gercke (Einltg.), J. von Klot (Kat.), Am 
Anfang War der Apfel. Die Frucht in Malerei und Graphik des 20. Jahrhunderts, 

Edition Braus, Heidelberg 2003, s. 15. 
21 D. Kasprzak, Maryja w nauczaniu Kościoła epoki patrystycznej, [w:]  

A.E. Klich (red.), Duc in Altum, Kraków 2006, s. 140. 
22 F. Courth, Mariologia – Maryja, Matka Chrystusa, w: Podręcznik teologii 

dogmatycznej, W. Beinert (red.), Kraków 1999, s. 143. 
23 Św. Grzegorz z Nazjanzu, Oratio 38, In theophania, 13 – PG 36, 325. Cyt. za:  

M. Machalica, Niepokalane Poczęcie…, dz. cyt., s. 142.  



JABŁKO NA OBRAZIE ŚWIĘTEJ ANNY SAMOTRZECIEJ…    75 

 

jak: Estebana Murillo, Guido Reniego, Giovanniego Tiepolo, Francisco de 

Zurbarána i in. Na wielu obrazach jabłko jest obecne w paszczy węża depta-

nego przez Maryję – Niewiastę Apokaliptyczną (12, 1-5)24, przedstawianą na 

tle świetlistej glorii, z wieńcem z dwunastu gwiazd wokół głowy, z sierpem 

księżyca pod stopami25, ponad kulą ziemską, która oznacza jej wywyższenie 

ponad wszelkie stworzenie26. W ukształtowaniu się tej konwencji dużą rolę 

odegrała wizja św. Beatriz da Silvy, spisana przez Francisco Pacheco  

(† 1644). Pisał on o Niepokalanej jako dziewczynie w kwiecie wieku, w białej 

tunice i niebieskim płaszczu27. Jabłko w paszczy węża deptanego przez Mary-

ję stanowi jasne odwołanie do protoewangelii, czyli pierwszej zapowiedzi 

zbawienia zawartej w Księdze Rodzaju (3, 15) o zwycięstwie potomstwa 

Niewiasty nad wężem (Szatanem), co teologia chrześcijańska zinterpretowała 

jako zapowiedź zwycięstwa Jezusa i Maryi.  

 

Jabłko – symbol odkupienia z grzechu 

Jabłko w przedstawionych scenach malarskich stanowi w pierwszym rzę-

dzie odwołanie do biblijnej historii o nieposłuszeństwie Adama i Ewy Bogu, 

które polegało na spożyciu owocu z drzewa poznania dobra i zła (Rdz 2, 9; 3, 

14), określanemu w teologii chrześcijańskiej mianem grzechu pierworodne-

go28. Istota tego grzechu było zakwestionowanie suwerennej władzy Boga; 

przyniósł on ludzkości znój, cierpienie i śmierć. Chrześcijańska nauka o grze-

chu pierworodnym opiera się na nauczaniu św. Pawła, który pisał: „przez 

jednego człowieka grzech wszedł na świat, a przez grzech śmierć,  

i w ten sposób śmierć przeszła na wszystkich ludzi, ponieważ wszyscy zgrze-

szyli” (Rz 5, 12) oraz „jak przestępstwo jednego sprowadziło na wszystkich 

ludzi wyrok potępiający, tak czyn sprawiedliwy Jednego sprowadza na 

                                                 
24 M. Wojciechowski, Apokalipsa świętego Jana. Objawienie, a nie tajemnica, 

Edycja Świętego Pawła, Częstochowa 2012, s. 271. 
25 W tych obrazach sierp księżyca (lunula) symbolizuje przemijalność świata,  

a znaki astralne (wieniec z gwiazd) i eschatologiczne (walka ze smokiem/wężem) 

znamionują zwycięstwo Niepokalanej nad grzechem. Zob. O. Schmitt (Hrsg.), Real-
lexikon zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. I, Stuttgart 1937, s. 748n. 

26 Odpowiada to twierdzeniu ucznia św. Anzelma, Eadmera z Canterbury († po 

1128): "Bóg chciał, aby Maryja była jego Matką i dlatego wywyższa Ją do władzy 

nad wszechświatem”. Zob. Anselm z Canterbury, De conceptione B. Mariae,  

[PL 159, 305D–306A]), cyt. za: M. Schulze, Gregor von Rimini: Wissen, Theologie 
und Frömmigkeit im Streit um die Erbsünde bei Maria und bei Ungetauften  
Kindern, „Przegląd Tomistyczny” 2019 (XXV), s. 203. 

27 L. Kagané: Murillo, der spanische Meister des 17. Jahrhunderts. Parkstone 

Aurora, Bournemouth-St. Petersburg 1995, s. 58. 
28 Gwoli ścisłości należy zauważyć, że w tekście Biblii jest mowa o „owocu tego 

drzewa” (Rdz 3, 6), bez określenia, że chodzi o jabłko.  



76  NORBERT MOJŻYN 

 

wszystkich ludzi usprawiedliwienie dające życie (Rz 5, 18). Św. Augustyn  

(† 430) opisywał dwa aspekty grzechu pierworodnego: przyczynę – peccatum 

originalis originans i skutek dziedziczony w ludziach peccatum originalis 

originatum29. Obok kary za grzech, Bóg dał ludzkości obietnicę zbawienia.  

Ta pierwsza dobra nowina (protoewangelia) dotyczyła zwycięstwa potomstwa 

Ewy nad potomstwem węża (Szatana) (Rdz 3, 15)30. W ujęciu soteriologicz-

nym Maryja jest nową Ewą – zarówno analogiem, jak i przeciwieństwem 

Ewy, tak jak Chrystus jest nowym Adamem, który zwyciężył grzech i otwo-

rzył ludzkości drogę zbawienia. Temat ten podejmował wielokrotnie św. Pa-

weł (Rz 5, 12-21; 5, 14; 1 Kor 15, 21-22), a rozwinęli go: św. Justyn Męczen-

nik († ok. 165) i św. Ireneusz z Lyonu († ok. 202). Ten ostatni pisał, że Mary-

ja przez przyjęcie woli Boga (co jest przejawem cnoty posłuszeństwa), od-

wróciła sytuację z Edenu, naznaczoną grzechem buntu31. Justyn z tej racji 

nazwał Maryję „nieskalaną”: „Ewa bowiem, kiedy była dziewicą i nieskalaną, 

przyjąwszy namowę węża, zrodziła nieposłuszeństwo i śmierć. Maryja zaś 

Dziewica, okazała wiarę i radość, kiedy Anioł Gabriel radosne zwiastował 

poselstwo o tym, że Duch Pański zstąpi na nią i moc Najwyższego ją okry-

je”32. Zaś w odniesieniu do grzechu pierworodnego dodawał: „Tak też węzeł 

nieposłuszeństwa został rozwiązany przez posłuszeństwo Maryi; co dziewica 

Ewa związała przez swą niewiarę, to Dziewica Maryja rozwiązała przez swą 

wiarę”33. Na tej podstawie św. Augustyn stwierdzał: „Wyłączamy świętą 

Dziewicę Maryję, w odniesieniu do której, ze względu na cześć dla Pana, nie 

należy stawiać kwestii żadnego grzechu. Istotnie, czy możemy znać większą 

łaskę dla przezwyciężenia grzechu pod każdym jej aspektem, niż ta, udzielona 

Niewieście, która zasłużyła począć i porodzić Tego, który z całkowitą pewno-

ścią nie miał żadnego grzechu?”34.  

                                                 
29 J. Bolewski, Grzech jako pierworodny?, „Collectanea Theologica” 1994 (64/3), s. 11. 
30 Asumptem do takiego skojarzenia było nieprecyzyjne tłumaczenie Biblii w IV 

wieku przez św. Hieronima (Wulgata). W oryginale hebrajskim nie „ona” 

[niewiasta], ale „ono [tj. potomstwo niewiasty] zmiażdży mu [wężowi-Szatanowi] 

głowę”. 
31 Św. Ireneusz, Adversus haereses, IV, 30, III – PG 7, 1080. Zob. M. Machalica, 

Niepokalane Poczęcie w tradycji pierwszego tysiąclecia Kościoła, „Studia 

Koszalińsko-Kołobrzeskie” 2013 (20/1-2), s. 141. Por. G. Jouassard, The Fathers  
of the Church and the Immaculate Conception, [w:] The dogma of the Immaculate 
Conception, E. O’Connor (ed.), Notre Dame, IN 1958, s. 53. 

32 Św. Justyn, Dialog z Tryfonem – EP 141. Cyt. za: D. Mastalska, Maryja 
spełnieniem miłości Ojca odrzuconej przez Ewę, „Salvatoris Mater” 1999 (1/1), s. 64. 

33 Św. Ireneusz, Adversus haereses, 3, 22 – PG 7, 956. Cyt. za: M. Machalica, 

Niepokalane Poczęcie…, dz. cyt., s. 139. 
34 Św. Augustyn, De natura et gratia, 36, 42 – PL 44, 267. Cyt. Za:  

M. Machalica, Niepokalane Poczęcie…, dz. cyt., s. 148. 



JABŁKO NA OBRAZIE ŚWIĘTEJ ANNY SAMOTRZECIEJ…    77 

 

Stanowisko Augustyna stało się podstawa doktryny o Niepokalanym Po-

częciu, ale nie przesądzało, w którym momencie Maryja została uchroniona 

od grzechu – przed poczęciem, w trakcie, czy po – to stało się przedmiotem 

gorących dyskusji immakulinistycznych u schyłku średniowiecza. 

 

Spory immakulistyczne 

Doktryna o Niepokalanym Poczęciu była przedmiotem gorącego sporu, 

który wyrósł na gruncie teologii grzechu pierworodnego. Na pytanie,  

w jaki sposób Maryja mogła uczestniczyć w dziele odkupienia, na ogół od-

powiadano w dwojaki sposób: 1) przez oczyszczenie z grzechu pierworodne-

go i uświęcenie w trakcie lub po poczęciu (purgatio et sanctificatio Mariae)35, 

2) poprzez osłonięcie Maryi przed grzechem pierworodnym (immaculatio)36. 

Zwolennikami pierwszego stanowiska byli głównie dominikanie (zwani ma-

kulistami), a drugiego – franciszkanie (zwani immakulistami)37. 

Szczególnym polem sporu między immakulistami i makulistami stał się 

kult św. Anny, który włączał w siebie istotne elementy mariologiczne38. Już  

w VIII wieku na Wschodzie obchodzono święto Poczęcia Maryi przez  

św. Annę. Bizantyjski pisarz i teolog piszący na przełomie IX/X wieku, Nice-

tas Dawid z Paflagonii, głosił, iż o ile Maryja jest lekarstwem na „pierworod-

ny smutek”, to św. Anna jest nań „kamieniem młyńskim”39. Na Zachodzie po 

raz pierwszy podstawy doktryny o Niepokalanym Poczęciu wyłożył niemiecki 

benedyktyn, Jan Trytemiusz (Trithemius), w dziele opublikowanym w 1494 

roku De Laudibus sanctissimae matris Annae Tractatus, w którym przedsta-

                                                 
35 Por. W. Baran, Grzech pierworodny w tradycji Piotra Lombarda, 

Wydawnictwo Scriptum, Kraków 2019, s. 287-288, 295-298, 306-308. 
36 G. Miegge, Die Jungfrau Maria. Studie zur Geschichte der Marienlehre, 

Göttingen 1962, s. 115. 
37 Spór immakulistów z makulistami obrazowo streścił Joseph Ratzinger/ 

Benedykt XVI: „Z jednej strony stali dominikanie, którzy mówili: nie, Maryja jest 

człowiekiem jak każdy, zatem dotyczy Jej również grzech pierworodny. Z drugiej 

strony stali franciszkanie, którzy reprezentowali przeciwne stanowisko. Najkrócej 

rzecz ujmując, podczas tej długotrwałej debaty powoli wykształcił się pogląd, że 

związek Maryi z Chrystusem jest silniejszy niż Jej związek z Adamem. [...] Co 

więcej, Jej zupełnie wyjątkowa przynależność do Chrystusa sprawia również, że 

Maryja cała jest ogarnięta łaską”. Zob. J. Ratzinger, Bóg i świat. Wiara  
i życie w dzisiejszych czasach. Rozmowa z Peterem Seewaldem, tł. G. Sowiński, 

Kraków 2001, 279n. 
38 C. Balić, The Mediaeval Controversy over Immaculate Conception up to the 

Death of Scotus, E.D. O’Connor (ed.), University of Notre Dame Press, Notre-

Dame, IN 1958. 
39 Nicetas Dawid, In diem natalem S. Mariae – PG 105, 21, 24, 17. Cyt. za:  

M. Machalica, Niepokalane Poczęcie…, dz. cyt., s. 155. 



78  NORBERT MOJŻYN 

 

wił rolę św. Anny w historii zbawienia. Głosił m.in., iż „Bóg wybrał świętą 

Annę na matkę Maryi przed stworzeniem świata" oraz "święta Anna poczęła 

Maryję bez zmazy grzechu pierworodnego"40.  

Immakuliści opierali swoje nauczanie nie tylko na dziele Trytemiusza, ale 

też na wszelkich apokryficznych i hagiograficznych źródłach związanych  

z kultem św. Anny. Ważnym argumentem było cudowne poczęcie Maryi, 

które – według Protoewangelii Jakuba i Złotej Legendy Jakuba z Voragine  

– wydarzyło się podczas spotkania Joachima i Anny przy Złotej Bramie41. 

Idea poczęcia przy Złotej Bramie korespondowała ze średniowieczną ideą 

poczęcia Bożego Słowa „przez ucho” (conceptio per aurem), o którym 

wspominał św. Efrem Syryjczyk († 373): „Uchem poczęła Maryja Niewi-

dzialnego, co przyszedł w głosie – w Jej łonie Moc się wcieliła”42. 

Przeciwnicy doktryny o Niepokalanym Poczęciu odrzucali te elementy 

kultu św. Anny, które sugerowały cudowne poczęcie Maryi. Pierwszym głos 

w tej sprawie zabrał św. Bernard z Clairvaux († 1153), mnich cysterski, który 

w tej sprawie przyjął racjonalistyczno-ironiczne stanowisko: „Czy między 

małżeńskimi uściskami [Anny i Joachima] świętość została złączona z poczę-

ciem? Rozum tego nie pozwala! Chyba, że ktoś twierdzi, że Maryja została 

zrodzona z Ducha Świętego, a nie z człowieka?”43. Do poglądów Bernarda 

dołączył dominikanin, św. Tomasz z Akwinu († 1274), zwolennik poglądu  

o oczyszczeniu i uświęceniu Maryi w łonie Anny: „Gdyby dusza Maryi nie 

była splamiona grzechem pierworodnym, byłoby to ograniczeniem godności 

Chrystusa, ponieważ jest On universalis omnium Salvator”44. Argumenty 

Tomasza zostały dobrze przyjęte w środowisku dominikańskim przez makku-

                                                 
40 M. Levi d 'Ancona, The Iconography of the Immaculate Conception in the 

Middle Ages and Early Renaissance, New York: College Art Association of America 

in conjunction with the Art Bulletin, VII, 1957, s. 40-41. 
41 Źródła apokryficzne przedstawiają rodziców Maryi, jako parę starszych, nie 

mogących doczekać się potomstwa ludzi. Anioł zwiastuje Joachimowi narodziny 

córki. Symbolicznym wyrazem nadprzyrodzonej interwencji staje się uścisk  

i pocałunek Joachima i Anny przy Złotej Bramie, który był interpretowany jako 

dowód cudownego i nieskalanego poczęcia Maryi oraz uwolnienia jej od zmazy 

grzechu pierworodnego. Por. J. Królikowski, Wyjątkowość Maryi w mariologii 
Ojców greckich jako źródło inspiracji ekumenicznych, „Salvatoris Mater” 2001 

(3/4), s. 160-163. 
42 Św. Efrem, Pieśń o Ewie i Maryi – CSCO 198, 87. Cyt. za: M. Machalica, 

Niepokalane Poczęcie…, dz. cyt., s. 141. 
43 Bernard z Clairvaux, Epistula 174: Ad Canonicos Lugdunenses de 

conceptione S. Mariae, PL 182, 332–336. Cyt. za: M. Schulze, Gregor von Rimini…, 

dz. cyt., s. 204.  
44 Tomasz z Akwinu, ST III, q. 27, a. 2, ad 2, Cyt. za: M. Schulze, Gregor von 

Rimini…, dz. cyt., s. 205. 



JABŁKO NA OBRAZIE ŚWIĘTEJ ANNY SAMOTRZECIEJ…    79 

 

listów45, jednak okazały się niewystarczające wobec argumentów Jana Dunsa 

Szkota († 1308), który głosił naukę o niedoścignionej doskonałości Odkupie-

nia: „Chrystus jest najdoskonalszym Odkupicielem i odkupił Matkę Najświęt-

szą w najdoskonalszy sposób”46.  

Ostatecznie tezy Dunsa Szkota i immakulistów, oparte na hagiograficz-

nych wątkach żywota św. Anny, wzięły górę w oficjalnym nauczaniu Kościo-

ła. Sykstus IV konstytucją Cum praeexcelsa (1477) wprowadził święto św. 

Anny do kalendarza rzymskiego (1482) oraz zatwierdził formularz mszy  

o Niepokalanym Poczęciu47; potępił przy tym szerzenie doktryn przeciwnych 

Niepokalanemu Poczęciu48. Stopniowo Niepokalane Poczęcie stawało się 

coraz ważniejszym składnikiem pobożności katolickiej. Kulminacją rozwoju 

tego kultu i doktryny stanowiło ogłoszenie dogmatu wiary o Niepokalanym 

Poczęciu w 1854 roku przez Piusa IX (bulla Ineffabilis Deus) 49, ze słynnym 

stwierdzeniem: „Maryja mocą przewidzianych zasług Jezusa Chrystusa [...] 

została zachowana jako nietknięta od wszelkiej zmazy grzechu pierworod-

nego”50.  

 

Program immakulistyczny w Białej 

Popularność kultu Maryi Niepokalanej przejawiała się na wielu poziomach 

życia religijnego: w liturgii, pobożności ludowej i sztuce. O recepcji tego 

kultu w Polsce może świadczyć wiersz Jakuba Piekoszowica zawarty w wy-

danym w 1610 roku w Krakowie dziele poświęconym św. Annie: 

Szczęśliwa Anno, któraś Anioła widziała 

Ale szczęśliwsza córka, żeś takową miała 

Przechodzisz wszystkich córką i wnukiem na świecie 

                                                 
45 Por. U. Horst, Dogma und Theologie: Dominikanertheologen in den Kontro-

versen um die Immaculata Conceptio, (Quellen und Forschungen zur Geschichte 

des Dominikanerordens. Neue Folge, 16), Akademie Verlag, Berlin 2009, s. 7-14. 
46 Jan Duns Szkot, Ordinatio III, dist. 3, q. 1 – Doctoris Subtilis et Mariani  

B. Ioannis Duns Scoti Ordinis Fratrum Minorum opera omnia, ed. Studio et Cura 

Commissionis Scotisticae, Bd. 9, Typis Vaticanis, Civitas Vaticana 2006, s. 174-175. 
47 Lexikon der Marienkunde, K. Algermissen (Hg.), B. 1, Regensburg 1967,  

s. 237. 
48 G. Fabris, In mente Dei: L’Immacolata Concezione tra fede e scienza. 

Committenze artistiche del matematico vicentino Ortensio Zago, Tesa di Laurea, 

https://unitesi.unive.it/retrieve/f9b489fa-9b79-47a6-97b9-ccb306c6aa49/814025-

1221056.pdf (dostęp: 12.08.2025), s. 40. 
49 M. Soranzo, Evoluzione iconografica dell’Immacolata Concezione, “Pontificia 

Academia Theologica” 2004 (3), s. 663. 
50 Pius IX, Ineffabilis Deus, w: Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych 

wypowiedzi Kościoła, red. I. Bokwa, Poznań 2007, nr 527, s. 240.  



80  NORBERT MOJŻYN 

 

Jako Lilia albo Róża inne kwiecie51. 

Kult św. Anny był rozwinięciem i dopełnieniem pobożności maryjnej, po-

nieważ Anna – tak jak jej córka – gorąco oczekiwała przyjścia na świat Zba-

wiciela, jak wspominał o tym w XVI wieku Mikołaj z Wilkowiecka, iż Anna: 

„(…) przyjścia Pana Jezusowego na ten świat wielką żądzą oczekiwała”52. 

Tematy te znajdowały wyraz także w rzeźbie i malarstwie. Nic więc dziwne-

go, że program ikonograficzny fary bialskiej ściśle wiąże kult św. Anny  

z pobożnością maryjną.  

Jak zauważono we wstępie, niemiecki historyk sztuki, Martin Lechner, 

zwracał uwagę, iż przedstawienia Świętej Anny Samotrzeciej występowały 

najczęściej w kościołach franciszkanów, natomiast nie były obecne w świąty-

niach dominikanów53. Sytuacja parafii św. Anny w Białej może pośrednio być 

tego dowodem. Wprawdzie była prowadzona przez kler diecezjalny, jednak 

na jej ternie znajdował się prężnie działający klasztor franciszkanów reforma-

tów54. W świetle przedstawionych analiz ikonograficznych, świadectw histo-

rycznych i teologicznych związek programu malarskiego dedykowanego św. 

Annie z Niepokalanym Poczęciem wydaje się co najmniej prawdopodobny. 

Pierwszą przesłanką ikonograficzną jest obecność jabłka w obrazie Świętej 

Anny Samotrzeciej, która nie może być przypadkowa. Drugą, nie mniej waż-

ną, jest ukazanie Maryi jako głównej bohaterki wydarzenia w świątyni jerozo-

limskiej na obrazie Ofiarowanie Maryi w świątyni. Maryja poprzez pełne 

posłuszeństwo woli Boga sama stała się świątynią Ducha Świętego i mieszka-

niem dla Słowa Wcielonego. Tak o tym pisał bizantyński poeta, Józef Hym-

nograf († 886): „Przeczysta świątynia Zbawcy, najcenniejszy pałac i Dziewi-

ca, święta skarbnica chwały Bożej dzisiaj wchodzi do domu Bożego, wiodąc 

ze sobą łaskę Bożego Ducha. Sławią Ją aniołowie. Oto jest niebieska arka”55. 

                                                 
51 J. Piekoszowic, Sława świętej Anny od Jakuba Piekoszowszczyka, Akademii 

Krakowskiej studenta napisana, Kraków 1610, starodruk w Bibliotece Kórnickiej 

w Poznaniu (nr inwentarzowy starodruku: 12738, sygnatura: Mf 10374). Cyt. za: 

M. Wojtowicz, Postać św. Anny jako wzorzec osobowy w polskim żywotopisarstwie 
potrydenckim, w: Wzorce osobowe w dawnej literaturze i kulturze polskiej,  
red. B.M. Puchalska-Dąbrowska, E.A. Jurkowska, Białystok 2018, s. 11.  

52 Mikołaj z Wilkowiecka, Historia o świętej Annie Panny Maryi, Matki Pana 
Jezusowej, Matce, a Pana Chrystusowej starce (…) polskim językiem według historii 
łacińskich napisana, Kraków 1577, starodruk znajdujący się w Bibliotece Narodowej 

(mikrofilm B.966 ze starodruku o sygnatura: SD XVI.O.6200). Cyt. za: M. Wojtowicz, 

Postać św. Anny…, dz. cyt., s. 90. 
53 M. Lechner, Anna Mutter Mariens…, dz. cyt. s. 169. 
54 Do Białej reformaci zostali sprowadzeni w 1670 roku przez Michała 

Kazimierza Radziwiłła i jego żonę Katarzynę; kościół i klasztor obecnie pozostaje  

w gestii kapucynów. 
55 Teksty o Matce Bożej, tł. H. Paprocki, t. VII, Niepokalanów 1991, s. 26. 



JABŁKO NA OBRAZIE ŚWIĘTEJ ANNY SAMOTRZECIEJ…    81 

 

A patriarcha Konstantynopola, Tarazjusz († 806) w swej Homilii na święto 

Wprowadzenia Maryi do świątyni wołał: „O, Panie wszechmogący, będę 

chwalić Ciebie, który zmyłeś hańbę pierwszej matki Ewy, i z niewysłowione-

go miłosierdzia swego posłałeś na ziemię Syna Jednorodzonego, by żył po-

śród ludzi. Dlatego i ja dam Mu mieszkanie czyste i nieskalane”56.  

Reasumując, musimy pamiętać, że treści metaforyczne, alegoryczne  

i symboliczne zawarte w malarstwie religijnym, zrozumiałe dla jednej epoki 

mogą zacierać swoje częściowe lub nawet całkowite znaczenie dla kolejnej. 

W dzisiejszej, silnie zlaicyzowanej epoce, która w dużym stopniu utraciła 

zdolność odczytywania przeszłych znaków wiary, dzieła sztuki chrześcijań-

skiej minionych stuleci stały się w wielu wypadkach przekazem niezrozumia-

łym lub trudno przystępnym. Rolą teologii i historii sztuki jest odzyskanie 

zdolności odczytywania i rozumienia tych treści, więcej, przywrócenia im 

pierwotnej, źródłowej energii. Przedstawione wyżej badania stanowią pierw-

szą, kompleksową próbę odczytania programu ikonograficznego obrazów 

wchodzących w skład nastawy ołtarza głównego parafii św. Anny w Białej 

Podlaskiej w perspektywie pobożności maryjnej. Obok oficjalnego programu 

poświęconego św. Annie, udało się odkryć zupełnie jasny i zrozumiały dla 

człowieka wierzącego, żyjącego w XVIII wieku, przekaz odnoszący się do 

tajemnicy Niepokalanego Poczęcia.  

 

Bibliografia 

Balić C.. The Mediaeval Controversy over Immaculate Conception up to the 

Death of Scotus, E.D. O’Connor (ed), University of Notre Dame Press, Notre-

Dame, IN 1958. 

Baran W., Grzech pierworodny w tradycji Piotra Lombarda, Wydawnictwo 

Scriptum, Kraków 2019. 

Bober A., Antologia patrystyczna, Kraków 1965. 

Bolewski J., Grzech jako pierworodny?, „Collectanea Theologica” 1994 

(64/3), s. 11-26. 

Breviarium fidei. Wybór doktrynalnych wypowiedzi Kościoła, red. I. Bokwa, 

Poznań 2007.  

Breymann A., Adam und Eva in der Kunst des christlichen Alterthums. Die 

Monumente. Wolfenbüttel 1893. 

Courth F., Mariologia – Maryja, Matka Chrystusa, w: Podręcznik teologii 

dogmatycznej, W. Beinert (red.), Kraków 1999. 

                                                 
56 Cyt. za: Życie Maryi w ikonach, red. G. Parravicini, tłum. M. Deskur, Warszawa 

2003, s. 70. 



82  NORBERT MOJŻYN 

 

Deckers J.G., Mietke G., Seeliger H.R., Die Katakombe "Santi Marcelllno  

e Pietro". Repertorium der Malereien, Münster– Citta del Vaticano 1987. 

Doctoris Subtilis et Mariani B. Ioannis Duns Scoti Ordinis Fratrum Minorum 

opera omnia, ed. Studio et Cura Commissionis Scotisticae, Bd. 9, Typis 

Vaticanis, Civitas Vaticana 2006. 

Dresken-Weiland J., Jenseitsvorstellungen in christlichen Grabinschriftenund 

das christliche Grabwesen in Rom vom 3.–5. Jh., w: Öffentlichkeit, Monu-

ment, Text. Akten des XIV. Internationalen Kongresses für Christliche 

Epigraphik, Berlin 2012, Berlin 2014.  

G. Fabris, In mente Dei: L’Immacolata Concezione tra fede e scienza. 

Committenze artistiche del matematico vicentino Ortensio Zago, Tesa di 

Laurea, https://unitesi.unive.it/retrieve/f9b489fa-9b79-47a6-97b9-ccb306c6aa49 

/814025-1221056.pdf (dostęp: 12.08.2025). 

Horst U., Dogma und Theologie: Dominikanertheologen in den Kontroversen 

um die Immaculata Conceptio, (Quellen und Forschungen zur Geschichte des 

Dominikanerordens. Neue Folge, 16), Akademie Verlag, Berlin 2009. 

Jodłowski A., Najważniejsze obiekty zabytkowe Białej Podlaskiej, Biała 

Podlaska 1998. 

Jouassard G., The Fathers of the Church and the Immaculate Conception,  

[w:] The dogma of the Immaculate Conception, E. O’Connor (ed.), University 

of Notre Dame Press, Notre-Dame, IN 1958. 

Kagané L., Murillo, der spanische Meister des 17. Jahrhunderts. Parkstone 

Aurora, Bournemouth-St. Petersburg 1995. 

Kasprzak D., Maryja w nauczaniu Kościoła epoki patrystycznej, [w:]  

A.E. Klich (red.), Duc in Altum, Kraków 2006, s. 137-167. 

Klot J. von, Die Frucht in Malerei und Graphik von der Antike bis zur 

Gegenwart, [w:] W. Rainer (Vorw.), H. Gercke (Einltg.), J. von Klot (Kat.), 

Am Anfang War der Apfel. Die Frucht in Malerei und Graphik des 20. 

Jahrhunderts, Edition Braus, Heidelberg 2003. 

Kolendo-Korczakowa K., Oleńska A., Zgliński M. (red. i oprac.), Katalog 

Zabytków Sztuki. Województwo lubelskie. Powiat Biała Podlaska, Warszawa 

2006. 

Köllermann A.-F., Thronende Madonnen des Mittelalters. Ein Streifzug durch 

vier Jahrhunderte, in: K. Królikowski J., Wyjątkowość Maryi w mariologii 

Ojców greckich jako źródło inspiracji ekumenicznych, „Salvatoris Mater” 

2001 (3/4). 

Kubiak A., Biała na Podlasiu, Biała Podlaska 1998. 

Lechner M., Anna Mutter Mariens, w: Lexikon der christlichen Ikonographie, 

I. 5 Rom-Freiburg-Basel-Wien 1975. 

Lembke (Hg.), Madonna. Frau-Mutter-Kultfigur, Hannover 2015. 



JABŁKO NA OBRAZIE ŚWIĘTEJ ANNY SAMOTRZECIEJ…    83 

 

Levi d 'Ancona M., The Iconography of the Immaculate Conception in the 

Middle Ages and Early Renaissance, College Art Association of America  

in conjunction with the Art Bulletin, VII, New York 1957. 

Lexikon der Marienkunde, K. Algermissen (Hg.), B. 1, Regensburg 1967. 

Machalica M., Niepokalane Poczęcie w tradycji pierwszego tysiąclecia 

Kościoła, „Studia Koszalińsko-Kołobrzeskie” 2013 (20/1-2) s. 137-160. 

Maraśkiewicz J., Biała Podlaska: dzieje miasta i kościoła farnego pw. św. 

Anny od XV wieku do 1945 roku, Biała Podlaska 2007. 

Mastalska D., Maryja spełnieniem miłości Ojca odrzuconej przez Ewę, 

„Salvatoris Mater” 1999 (1/1), s. 58-76. 

Miegge G., Die Jungfrau Maria. Studie zur Geschichte der Marienlehre, 

Göttingen 1962. 

Nixon V., Mary’s Mother: Saint Anne in Late Medieval Europe, The 

Pennsylvania State University Press, University Park, PA, 2004. 

Rabczyński P., Święta Anna w apokryfach Nowego Testamentu, „Vox 

Patrum” 2021 (79), s. 363-378. 

Rachuba A., Biała pod rządami Radziwiłłów w latach 1568-1813, [w:]  

Z nieznanej przeszłości Białej i Podlasia, oprac. T. Wasilewski i T. Krawczak, 

Biała Podlaska 1990. 

Ratzinger J., Bóg i świat. Wiara i życie w dzisiejszych czasach. Rozmowa  

z Peterem Seewaldem, tł. G. Sowiński, Kraków 2001. 

Schmitt O. (Hrsg.), Reallexikon zur deutschen Kunstgeschichte, Bd. I, 

Stuttgart 1937. 

Schulze M., Gregor von Rimini: Wissen, Theologie und Frömmigkeit im Streit 

um die Erbsünde bei Maria und bei Ungetauften Kindern, „Przegląd 

Tomistyczny” 2019 (XXV), s. 195–215. 

Snow-Smith J., The Iconographic Tradition of Saint Anne in the “Human 

Trinity”: Medieval and Renaissance Imagery, w: Iconography in Cultural 

Studies Papers in English and American Studies VII, A. Kiss (ed.), JATE, 

Szeged 1996, s. 67-86. 

Soranzo M., Evoluzione iconografica dell’Immacolata Concezione, 

“Pontificia Academia Theologica” 2004 (3) s. 635-670. 

Spier J., Picturing the Bible: The Earliest Christian Art, Yale University 

Press, Yale 2008.  

Teksty o Matce Bożej, tł. H. Paprocki, t. VII, Niepokalanów 1991. 

The Apocryphal Gospels. Texts and Translations, B. Ehrman, Z. Pleše (eds.), 

New York 2011. 

Wojciechowski M., Apokalipsa świętego Jana. Objawienie, a nie tajemnica, 

Edycja Świętego Pawła, Częstochowa 2012. 



84  NORBERT MOJŻYN 

 

Wojtowicz M., Postać św. Anny jako wzorzec osobowy w polskim 

żywotopisarstwie potrydenckim, w: Wzorce osobowe w dawnej literaturze  

i kulturze polskiej, red. B.M. Puchalska-Dąbrowska, E.A. Jurkowska, 

Białystok 2018, s. 85-103.  

Życie Maryi w ikonach, red. G. Parravicini, tłum. M. Deskur, Warszawa 2003. 

 

 

 

 


